LA SECTION CLINIQUE
DE NANTES 2025-2026

Les Lecons d’introduction a la
psychanalyse

Malaise dans le lien social

Lecture de Jacques Lacan, « Le Séminaire, Livrte XVII, L’Envers de la
psychanalyse », texte établi par J.-A. Miller, Paris, Seuil, 1991.

Séance 3 : Jeudi 8 janvier 2026, Chapitres III et IV

« HOMME ET LA FEMME : IL N’Y A PAS DE RAPPORT SEXUEL »
par Eric Zuliani

Introduction

Jintroduis mon propos en trois points, a partir de I’argument de Remi, afin de ressaisir notre
titre : « Malaise dans le lien social ! », et le sous-titre de ce soir, « L’homme et la femme : il n’y
a pas de rapport sexuel ».

D’abord, I’argument de Remi commence ainsi : « Les étre parlants sont déterminés tant par le
langage que par les liens humains. 2 » Pour saisir ce rapprochement entre langage et lien social,
il faut se pencher sur le régne animal. Ceci est d’actualité puisque la coupure entre animal et
humain tend a disparaitre sous la poussée de ce qu’on appelle I’antispécisme, qui va contre une
hiérarchisation des espéces — animales/humaine. Il y a pourtant bien une coupure dans les
especes vivantes, sans parler de hiérarchie, qui constitue la nature méme des humains : c’est
qu’ils sont parlants, on pourrait ajouter : hélas. Une vidéo de Jacques-Alain Miller sortie
récemment, porte justement sur cette question sous le titre : « Les animaux ne font pas de
lapsus 3 ». Il avait déja abordé cette question a laquelle Lacan s’était aussi intéressé par le
truchement d’un article d’Emile Benveniste, linguiste et qui portait sur la distinction entre :
« Communication animale et langage humain # ». En suivant la démonstration de Benveniste,

! En ligne : https://sectioncliniquenantes.fr/formation/les-lecons-dintroduction-a-la-psychanalyse/

2 Lestien R. (2025). « Argument : Malaise dans le lien social », Lecons d’introduction a la psychanalyse 2025-
2026, disponible sur le site de la Section clinique de Nantes: https://sectioncliniquenantes.fr/wp-
content/uploads/2025/06/Argument-et-programme-LIP-25-26-1.pdf

3 En ligne : https://www.youtube.com/watch?v=qUyjm GMql0&t=212s

4 Benveniste E., « Communication animale et langage humain », Problémes de linguistique générale tome I, Paris,
Gallimard, 1966, p. 56-62. Cf. aussi : Lacan J., « Fonction et champ de la parole et du langage en psychanalyse »,
Ecrits, Paris, Seuil, 1966, p. 297-298.

1




se déduit logiquement que les abeilles auxquels il s’intéresse, a I’instar des fourmis et autres
especes grégaires, font société, et ceci de mani¢re parfaitement harmonieuse. Mais
communiquer n’est pas parler, et le type de sociétés que cela permet différe. Ainsi J.-A. Miller
avait a dire que « le discours [...] n’est fondement du lien social que 1a ou il n’y a pas de rapport
sexuel. C’est pour cela qu’il y a des sociétés animales [...] qui méritent ce terme de société,
mais ce sont des sociétés qui sont fondées sur le rapport sexuel et non pas sur le discours. ° »
Pour comprendre donc une partie de notre titre cette année, il faut ajouter cette question du
rapport sexuel. Je note aussi que J.-A. Miller considére qu’il y a bien des sociétés animales,
mais pour les étre parlants il réserve le terme de lien social. C’est conforme a la facon dont
Lacan a substitué a la société qui serait Une le lien social pluralisé. Notre theme n’est donc pas
malaise dans la société, mais dans le lien social. La société Une est sans doute une illusion
nécessaire, mais une illusion qui meéne a des impasses.

Ensuite, Remi poursuit : « C’est cette détermination qui implique ce qu’on appelle la politique,
qui en son fondement, est toujours celle du lien social. ® » Si les ruches ou les fourmiliéres sont
si fascinantes pour nous ce n’est pas parce qu’elles sont guidées par des principes politiques,
des choix ou options idéologiques, c’est parce qu’elles sont bien organisées et réguliéres dans
cette organisation : elles sont Unes et chaque individu s’y conforme. A I’inverse, vous voyez
qu’on saisit bien ce qu’est la politique et sa nécessite, faute de rapport sexuel. Au contraire, la
fascination pour le monde animal, pour le monde informatique tout autant, est une fascination
pour des organisations qui auraient trouvé enfin une solution au défaut de rapport sexuel.
L’antispécisme repose sans doute sur ce veeu secret d’€tre un animal (ce veeu d’étre une machine
ou un ordinateur tout autant), enfin débarrassé de ce non rapport sexuel.

Et justement, Remi ponctue, enfin, en notant qu’il y a du nouveau dans le lien social : « La
montée sur la scéne des corps et de leur exigence de jouissance. C’est a ce nouveau défi que
sont confrontés les politiques qui ne peuvent plus s’appuyer sur I’éducation, la redistribution et
les traditions 7 », traditions qui consistaient a ce que les corps ne montent pas sur scéne, qu’ils
soient cachés, engoncés, dominés : Michel Foucault en a fait I’archéologie. Avec le moment
Trans que I’air du temps a mis a la une il y a quelques années, moment politique, il a été, en
effet, beaucoup question des corps qui exigent la jouissance. Car s’il n’y a pas de rapport sexuel,
par contre, il y a la jouissance, son exigence. A cette occasion on a pu voir que cette exigence
trans, outre qu’elle était politique, était aussi une tentative de répondre a I’impasse du non
rapport sexuel : par le corps seul — hormones et chirurgie —, accompagné aussi par une solution
coté signifiant : Je suis ce que je dis. Mais le corps seul fait ’impasse sur le fait qu’il y a des
hommes et des femmes, c’est-a-dire des corps sexués, et qu’il y a I’amour comme lien social.

Savoir, vérité... et jouissance

Ces deux chapitres ont été regroupés par les soins de Frangoise car ils se tiennent : le couple
savoir et vérité existe depuis longtemps dans I’enseignement de Lacan, ne serait-ce que par son
retour a Freud qui lui-méme avait parfaitement noté que la psychanalyse était une expérience

5 Miller J.-A., « L’orientation lacanienne. La clinique lacanienne », enseignement prononcé dans le cadre du
département de psychanalyse de 1’université Paris 8, cours du 21 avril 1982, inédit.

6 Lestien, R. (2025). « Argument : Malaise dans le lien social », op.cit.

7 Ibid.

2



de savoir et de vérité. Mais Freud avait aussi mis au cceur de sa découverte la sexualité, parfois
oubliée par les psychanalystes eux-mémes. D’ou cette articulation qu’opére Lacan entre savoir
vérité d’un coté et jouissance de I’autre. Tous les grands discours — religieux, philosophiques,
politiques —, s’affrontent a cette question en impasse de la jouissance qu’i/ y a. Le pécher, la
confession et le repenti sont, par exemple, une solution a cette impasse ; le voilement des
femmes, la ségrégation sexuelle en sont une autre ; sous 1’¢re soviétique, par exemple, il n’y
avait pas de délinquants, ils n’existaient pas, et la contestation était psychiatrisée. La
philosophie de toujours et ses resucés New Age actuels (souvent psychologiques) proposent de
lutter contre cette jouissance, toujours par la tempérance. A travers ces différents courants et
systémes, on voit que non seulement on se débat avec cette question de la jouissance, mais aussi
avec celle de la vérité et du savoir. Hegel, par exemple, a travers sa perspective philosophique
a pu produire une notion comme le savoir absolu. La religion remet entre les mains de Dieu
cette question de la vérité. A notre époque de post-vérité, la politique malméne vérité et savoir,
et voyez comme la jouissance est mise en sceéne, notamment dans la fagon dont on peut dire,
par exemple, que les riches se gavent ; comment aussi toute une morale s’ordonne au coté de la
politique que citait Remi dans son argument.

Dans ces deux chapitres, Lacan découple savoir et vérité, pour les apparier un a un a la question
de la jouissance, mais aussi pour les doubler par un autre couple : énoncé/énonciation, j’y
reviendrai. Lacan dit ici que le savoir est moyen de jouissance : qu’est-ce que ¢a veut dire, alors
que depuis le début de son enseignement, il les oppose, a I’instar du sujet hystérique par
exemple. On ne mélange pas savoir et jouissance, ce qui fait prendre a certains sujets la
résolution trés jeune, dés 1’école, de reporter a plus tard les choses de ’amour : on ne les
mélange pas aux choses de I’école ! Lacan disait aussi que la jouissance est interdite a qui parle
comme tel : d’ou les complications dans la vie amoureuse, des hommes notamment, a pouvoir
parler avec une femme avec qui ils veulent coucher. Ici, au contraire, Lacan met en lumiére une
autre facette du savoir, celle d’étre un moyen de jouissance. Comment comprendre cela ? Je
m’intéresserai ensuite a la question de la vérité sceur de jouissance.

Inconscient, dit et résidu

Pour ce qui concerne le savoir, il s’agit de celui de 1’inconscient : un savoir insu du sujet lui-
méme qui surgit par ce que Freud a appelé les formations de 1’inconscient, tel que le réve. Si
vous n’étes pas trop tordu, au matin, il vous reste quelques ¢léments de la nuit qui vous font
dire que vous avez révé. Si vous n’étes pas trop délirant, vous considérez que vous avez bien
produit ces éléments, et pourtant sans votre volonté. Si vous n’étes pas trop fantasque, vous
pouvez méme vous dire qu’ils vous concernent. Mais a qui appartiennent ces éléments que vous
n’avez pas voulus mais pourtant produits, qui s’articulent en récit, s’ordonnent en une série de
phrases qui sortent de votre bouche ? Si vous poussez un peu les choses, vous étes obligé de
postuler un sujet a ces éléments, un sujet en vous, donc un savoir dont Freud a déterminé les
lois langagiéres de son enveloppe formelle.

Si vous vous y intéressez, vous vous apercevez qu’il parle de vous ; il faut juste un peu le
déchiffrer. Il parle de vous, mais pas comme vous parlez de vous habituellement. Vous passez,
par exemple, votre temps a vous dévaloriser : je suis seule, toujours a donner, jamais a recevoir ;
je fais tout pour les autres et me voila malheureuse !! Mais voila que vous faites un réve qui,

3



une fois décrypté, vous envoie le message que vous Etes, en vérité, dans I’existence dans la
position d’étre la seule : seule, la seule, ce n’est pas pareil, et c’est méme 1’inverse ! Voila ou
se situe la vérité : au cceur de cette division qui se constitue au moment ot vous dites.

La jouissance, elle, est un parasite ; elle est hétérogéne a I’ordre signifiant, et pourtant, c’est
I’¢élément a partir duquel s’ordonne un discours quand elle se condense en un objet. Mais cet
objet reste un résidu : ’objet de la psychanalyse, c’est cet objet, et c’est la dominante du
discours analytique, a la différence des autres discours. Ce qu’introduit Lacan dans ces parties
c’est d’en faire un élément, non pas rejeté, combattu, écarté, mais partie intégrante de la
structure du discours. C’est, si vous voulez bien me suivre, 1I’é1ément de ce gue vous étes : non
pas au sens du savoir, non pas au sens de la vérité, mais ce que vous €tes vraiment c’est-a-dire
réellement, votre personnalité, 1a ou vous étes toujours le méme. Récemment, J.-A. Miller
rappelait la tribune du Monde d’octobre 2003 8 qu’il avait écrite, en réponse a une attaque contre
la psychanalyse. Il prenait justement les choses par ce bout de I’objet : « Dans le traitement
psychanalytique [...] ’analyste tente de défalquer le facteur de sa personnalité : il amenuise les
marques de sa présence, tend a I’impersonnalité, se fait invisible, use rarement de la parole [...]
I’on s’accorde trés généralement a dire qu’il demeure un résidu de ce facteur personnel, et que
ce résidu est irréductible. De méme, aussi longue et exigeante soit-elle, une analyse dite
didactique, celle qui vise a préparer un sujet a exercer la psychanalyse, ne parvient jamais a
annuler ce reste. Le sujet scientifique peut prétendre a I’impersonnalité, le sujet analytique ne
le peut pas. L’évaluation de ce facteur — appelons-le le facteur petit a — est trés difficile. On
n’arrive pas a le chiffrer, pas plus que 1’on ne peut computer la /ibido freudienne [...] Si Freud
a tant écrit, et constamment renouvelé ses approches, [...] c’est précisément parce qu’il voulait
désespérément capturer ce petit a dans le discours scientifique, et en faire un objet comme les
autres. Puis Lacan vint, qui dut conclure qu’il y avait dans le monde un type d’objet qui n’avait
pas été repéré jusqu’alors (au moins en Occident) : il 1’appela /’objet petit a. Du coté de
I’analyste, cet objet est le ressort de ’acte analytique ; du coté du patient, c’est le résultat de
I’opération. »

La psychanalyse est le seul discours qui ne veut pas dominer cet objet, le dompter puisqu’au
contraire, elle le met aux commandes et c’est lui qui domine. Le psychanalyste lui-méme
devient cet objet a sous les especes du semblant. Si le discours du maitre a pour dominante la
loi a des fins de gouvernement, le discours hystérique le symptome a des fins de contestation,
le discours universitaire le savoir a des fins d’éducation, le discours analytique a comme
dominante I’objet a. Attention, ce n’est pas que I'un vaut mieux que 1’autre. La dominante de
la loi a ses vertus, celle du savoir aussi. Quant au symptome, il a le mérite, a 'instar d’une
gréve, de faire entendre la boiterie, le ratage inhérent a la nature humaine. Quant au discours
analytique, il prend la responsabilité, la releve de cet objet rejeté. On peut envisager des
périodes dans I’ceuvre de Freud. Il y a eu d’abord le temps un de I’inconscient signifiant, de ses
lois et de ses articulations. Puis il y eut le temps deux de la répétition, de la persistance du
symptome, bref, de la jouissance. Ce qui intéresse Lacan, au-dela de Freud, c’est de penser la

8 En ligne : https://www.lemonde.fi/archives/article/2003/10/29/de-I-utilite-sociale-de-l-ecoute-par-jacques-alain-
miller 339914 1819218.html

4




jointure entre ces deux registres : la répétition ce n’est rien d’autre qu’une identification de la
jouissance.

Ce n’est rien d’autre qu’une répétition visant a jouir. A ce titre le signifiant, le savoir, est
appareil de jouissance, ce qui a pour effet de produire une entropie. La structure de discours
s’appareille, c’est-a-dire s’oriente, va, part (sens d’un navire qui quitte le mouillage) toujours
dans la méme direction : ce que vous faites, dites, va toujours dans le méme sens, au-dela du
sens.

L’ajout de ’objet a

La structure du discours ® est constituée a partir d’une formule qui existe depuis longtemps dans
I’enseignement de Lacan ; elle est en quelque sorte canonique : Le signifiant représente le sujet
pour un autre signifiant :

S1 —> S

$
Mais cette formule est doublement équivoque.

On peut considérer le S; comme un signifiant qui distingue un sujet dans le rapport a tous les
autres signifiants. C’est la version distinction, mais tout aussitot rapportée aux autres signifiants
(S2) : cliniquement vous avez la le sujet qui souffre de sa distinction de n’étre pas comme les
autres. Mais on peut aussi considérer le S; comme un essaim : ¢’est-a-dire la version ou ce qui
distingue le sujet, est noyé, recouvert par un essaim de signifiants : cliniquement vous avez la
le sujet cherchant ce qu’il est, perdu de signifiant en signifiant.

La seconde équivoque tient au terme représenté. Le sujet n’est pas présent, il n’est que
représenté. C’est-a-dire qu’aucune représentation identificatoire n’est compléte, d’ou une sorte
de course répétitive a I’identification, frappée d’impossible et de ratage du coté du signifiant.
C’est cliniquement la dérobade. Mais d’un autre coté, le sujet ne surgit que d’étre représenté,
c’est-a-dire en quelque sorte figé sous ce signifiant et donc un peu mortifié. Il y a comme un
vouloir s’identifier et un désir de ne pas 1’étre. S’identifier, c’est assumer son manque a étre, ne
pas s’identifier, se dérober mais plus radicalement rejeter toute identification, comme dans la
psychose, c’est du coup se retrouver avec son étre-en-trop. On connait les vicissitudes cliniques
de cet étre-en-trop dont le sujet est encombré.

On voit que ce petit algorithme de base dit le rapport du sujet au signifiant en termes
d’identification et d’effet de manque a étre. Mais il manque quelque chose dans cet algorithme :
le corps affecté de jouissance, comme I’indiquait Remi dans son argument. Jusqu’ici nous
faisions comme si le sujet barré emportait avec lui ce corps, comme si le signifiant pouvait tout
arranger. Il faut donc ajouter 1’objet a, qui équivaut au corps, ce qui donne :

S S
$ / a

9 Cf. Miller J.-A., « Les six paradigmes de la jouissance », La Cause freudienne, n° 43, octobre 1999, p. 18-24.
5



Mettre en circuit continu signifiant et jouissance veut dire que nous faisons individuellement et
collectivement des choses signifiantes, formidables ou pas, mais fondamentalement au nom de
la jouissance : que celle-ci est a la racine de toute initiative de « s’engager dans le dialectique
signifiante », mais aussi que, de cette dialectique nous en attendons une jouissance : un plus de
satisfaction — plus-de-jouir dira Lacan qu’il construit sur le mod¢le de la plus-value explicitée
par Marx. Ce dernier la découvre, en signalant dans ses écrits le rire du capitaliste, le fait qu’il
se frotte ses mains. Pourquoi ? Car au beau milieu de la dialectique du travail, dialectique
signifiante, comptable, évaluable, faite d’échanges entre force de travail et argent, etc., se trouve
une opération qui n’est pas au centre du processus et qui passe a 1’as, qui se présente comme
un plus. C’est un plus de valeur, une plus-value alors méme que le montage signifiant n’est pas
modifié. Cela intéresse Lacan car, dans 1’opération de parole du pariétre, un plus-de-jouir qui
n’est pas au centre, car ce qui apparait sur la scéne ce sont les significations, le sens, etc. se
produit : il ’appelle le plus-de-jouir qui reléve de la satisfaction.

Envers et vérité

Dans le chapitre IV, Lacan commence par plusieurs remarques. L’envers assone avec la vérité.
Ceci pour dire que I’envers de la psychanalyse c’est le discours du maitre. Il prolonge sa
réflexion en indiquant que la vérité, c’est un registre tout a fait différent de celui de la
révolution : nous sommes a un peu plus d’un an apres mai 1968, et Lacan note alors que la
révolution reste du registre du maitre. Il produit aussi cette pluralité de discours, car La société
a cette époque est un maitre mot, signalant ainsi cette illusion qu’est la société. C’est une
indication utile, me semble-t-il, pour ceux aujourd’hui qui promettent a la jeunesse le grand
soir. Il en revient donc a la question politique, mais pour la distinguer de la psychanalyse. Un
peu plus loin dans ce Séminaire, se demandant comment se situe la psychanalyse par rapport a
elle, il précise, en effet : « la question se pose de la place de la psychanalyse dans le politique.
L’intrusion dans le politique ne peut se faire qu’a reconnaitre qu’il n’y a de discours, et pas
seulement 1’analytique, que de la jouissance, tout au moins quand on en espere le travail de la
vérité 12 ». C’est donc ici une interprétation de ce qu’est un discours, du pourquoi on parle. Tout
discours dont on espere un travail de la vérité veut dire qu’il se fait par un type de lien social
qui repose sur le désir de I’ Autre, selon la formule que le désir de I’homme, c’est le désir de
I’ Autre. Si ce discours ne tient pas au travail de la vérité, alors c’est de la canaillerie, c’est-a-
dire vouloir étre pour quelqu’un son Autre et non pas €tre un désir pour lui.

Puis il aborde la question de la vérité en soulignant que, du point de vue analytique, elle est
inséparable des effets de langage et donc qu’elle inclut I’inconscient. Lacan fait une remarque
subtile quand il dit : d’accord, I’inconscient c’est qu’on ne sait pas ce qu’on dit, mais plus
précisément, I’inconscient c’est qu’on ne sait pas qui le dit. Cette rectification permet de
dénouer un peu plus le lien entre savoir et vérité et d’y introduire une autre distinction entre
énoncé — le savoir — et I’énonciation, la vérité : le moteur en est le désir si on insére la fonction

19T acan I., Le Séminaire, livre XVII, L’Envers de la psychanalyse, texte établi par J.-A. Miller, Paris, Seuil, 1991,
p- 90.

6



du désir de I’ Autre qu’il évoque dans cette partie '!. Il faut donc spécifier ainsi le savoir et la
vérité : amour de la vérité et désir de savoir que Lacan va s’employer a déconstruire.

Etre de langage et existence

Le type de savoir que recouvre le désir de savoir a I’ceuvre dans I’expérience analytique joue
sa partie avec la science comme savoir et comme désir qui en est aussi le ressort. Ce savoir
scientifique, né a un moment de notre civilisation, est devenu désirable, comme on le voit dans
les romans de Balzac ; il a pris la forme politique du progressisme. La croyance dans le progres
a fait long feu, notamment dans celui des bombes atomiques. Un mouvement en est né, pronant
les vertus de la paix, de ’humanisme, de I’ignorance aussi qui, parfois encore aujourd’hui, peut
se confondre avec une sorte de cultivons notre jardin indifférent au réel. Le désir de savoir est
un opérateur qui ne reléve ni du savoir scientifique ni de la docte ignorance.

Alors qu’une analyse met a nu le lien entre désir et savoir, laissant dans 1’ombre ce sur quoi il
porte, du coté de la science, le désir est logiquement dans I’ombre et le savoir scientifique est
explicite dans sa formalisation, sa transmissibilité par communication, sans reste.

MANIAC, le « roman » de Benjamin Labatut que je vous ai déja signalé rend explicite le lien
entre discours scientifique et son ressort de désir. La lecture de ce livre ne donne pas vraiment
envie d’avoir des gamins HPI. Les personnages scientifiques — Erhenfest, Von Neumann et
d’autres —, y sont dépeints enfant, adolescent, mari, camarade, tous habités par une folie.
B. Labatut cerne ainsi les désirs qui président aux avancées de la science, illustrant ainsi ce que
Lacan appelle le drame du savant. Le désir de savoir qu’introduit la psychanalyse est un autre
type de désir en relation avec un autre type de savoir.

Les rapports du savoir et de la vérité ne se saisissent pas bien si I’on n’introduit pas un troisiéme
terme, celui d’énonciation. Freud réintroduit la considération de la vérité dans le champ de la
science, se proposant de la traiter scientifiquement (et non littérairement), et c’est en laissant
parler qu’il donne a 1’énonciation une place centrale qui n’est autre que la place de la vérité.
Lacan ne dit pas autre chose quand il la fait parler : Moi la vérité je parle, ce n’est pas : Moi la
veriteé je sais. Savoir et vérité se nouent si la question du dire, de 1’énonciation ne reste pas
oubliée derriere ce qui se dit (savoir). L’énonciation peut s’entendre comme étant une position
subjective, position de désir, de vérité, de dire ; in fine position subjective de I’étre : étre de
jouissance, ce que j’appelai plus haut ce que vous étes, 1’élément personnalité.

C’est ainsi que J.-A. Miller peut dire : « Le désir de traiter cette question [de la vérité] d’une
facon inédite, voila ce que Lacan appelle désir de savoir, qui est comme la transformation du
désir de la science quand il touche a ce qu’il exclut, et méme a ce qu’il forcldt, c’est-a-dire la
question de la vérité. 12 »

Alors, la vérité sceur de jouissance, qu’est-ce que cela veut dire ? Lacan donne une réponse a la
toute fin '>. Comme la jouissance, elle est en dehors du discours. Si 1’on parle sous le
commandement de la jouissance, on parle aussi par amour de la vérité, amour c’est-a-dire
toujours un peu aveugle a elle.

"' Lacan J., Le Séminaire, livie XVII, L’Envers de la psychanalyse, op. cit., p.68 et 69.

12 Miller J.-A., « La passe de la psychanalyse et le désir de savoir », Comment finissent les analyses, Paris, Navarin,
2022, p. 118.

13 Lacan J., Le Séminaire, livre XVII, L’ Envers de la psychanalyse, op. cit., p. 76.

7



« Rien n’est incompatible avec la vérité: on pisse, on crache dedans. C’est un lieu de passage,
ou pour mieux dire, d’évacuation, du savoir comme du reste '# ». La vérité comme trou, donc.

Lacan esquisse ensuite la posture de certains analystes qui croient pouvoir se tenir au lieu de la
vérité sans avoir a passer par le savoir, qui pourtant seul permet de défaire les croyances a la
vérité : « On peut s’y tenir en permanence, et méme en raffoler. Il est notable que j’ai mis en
garde le psychanalyste de connoter d’amour ce lieu a quoi il est fiancé par son savoir, lui. Je lui
dis tout de suite : on n’épouse pas la vérité ; avec elle, pas de contrat, et d’union libre encore
moins. Elle ne supporte rien de tout ¢a. La vérité est séduction d’abord, et pour vous couillonner.
Pour ne pas s’y laisser prendre, il faut étre fort. !> » Trop aimer la vérité peut conduire a vouloir
s’y tenir. Ce n’est pourtant pas de la vérité qu’on apprend, on doit le savoir : par le corps comme
le notait Freud. En fait, la « vérité n’est pas un mot a manier hors de la logique propositionnelle,
ou ’on en fait une valeur, réduite a I’inscription, au maniement d’un symbole [...] Cet usage
[...] est trés particuliérement dépourvu d’espoir. C’est bien ce qu’il a de salubre. ¢ » Donc si la
vérité, a se dire, s’envole, alors il faut I’écrire pour le savoir.

14 Ipid., p. 214.
15 Ibid.
16 Ibid., p. 62.

8



