Comment s orienter dans la clinique a
partir de la notion de sujet de
[’inconscient ?

Lecture de Jacques Lacan, « Le Séminaire, Livre XII, Problemes cruciaux pour la
psychanalyse », texte établi par J.-A. Miller, Paris, Seuil & Champ Freudien Ed., 2025.

Séance 2, le 6 décembre 2025 : Chapitres 111, IV et V

Topologie du sujet par Eric Zuliani

Dans les premiers propos de la partie qui s’intitule « Sujet surface », Lacan indique la place
exacte qu’il donne a ses lectures hors psychanalyse. Lacan examine dans ces parties, en effet,
des linguistes, des théoriciens, dit-il!, du nom propre, mais aussi des logiciens. Il indique alors
que ce qui I’intéresse ce sont leurs flottements, leurs hésitations, leurs dérapages, bref leurs
erreurs. Lacan veut-il leur faire la lecon ? Pas du tout : il n’est justement pas en position de
professeur. Ces erreurs dans ces champs de connaissances, sont susceptibles d’éclairer celles
que ’on fait dans le notre ; ¢’est son seul souci, et notamment concernant la fin de 1’analyse qui
se terminerait sur une identification?. Il indique aussi que ses références a la linguistique, a la
topologie, a la philosophie, a la logique ne relévent pas de I’érudition, mais permettent de nous
donner un fil conducteur. Ce fil concerne la question de savoir ce qu’est une expérience
analytique authentique.

La boussole de Lacan dans ces chapitres est, comme le titre du chapitre Il I’indique,
d’appréhender, a partir de la structure du langage une fois reconnue dans 1’inconscient — ce qui
n’est déja pas une mince affaire —, la sorte de sujet qu’on peut lui concevoir et qui reléve d’une
topologie spéciale.

Psychologie : de ’ame ou des nceuds de discours

Lacan commence ce chapitre sans détours sur la psychologie, — perdue depuis les années
cinquante qui marquent sa naissance comme discipline universitaire — dans la vaine recherche
de son objet. D’ou I’espece de paix armée qui s’est installée d’emblée entre toutes ses sous-
disciplines, signant I’aveu qu’il y avait donc plusieurs objets. Il faut ici relire ou lire I’article de

1. Lacan J., Le Séminaire, livre X1, Problemes cruciaux pour la psychanalyse, texte établi par J.-A. Miller, Paris,
Seuil &Champ Freudien Ed., 2025, p. 102.
2. Ibid., p. 103.



Georges Canguilhem « Qu’est-ce que la psychologie ? » Or, pour définir une discipline il s’agit
moins de définir son objet — ’ame —, son domaine — I’homme —, que son champ et de formaliser
les lois qui le structurent.

L’objet pour la psychologie serait donc I’ame, la psyché, 1’appareil psychique composé de
facultés, 1’esprit. Tous ces termes s’équivalent et ne font que répercuter un certain flottement,
des hésitations, voire des paradoxes, bref une erreur des le départ. Lacan souligne un amusant
paradoxe concernant la prétendue intelligence inférée par Piaget, par exemple. Les
psychologues se recrutent-ils par le truchement de I’ame puisqu’ils prétendent que 1’ame, par
le truchement de I’intelligence est instrument de la connaissance ? Aussitdt, Lacan exporte le
paradoxe dans le champ de I’expérience analytique. Nous sommes a trois ans de sa proposition
de la passe, et il pose la question de ce qu’il en est pour les psychanalystes en indiquant tout de
suite que ce recrutement, s’il est sélection, doit se référer a la psychanalyse comme expérience,
comme épreuve. Interrogeant la fin de I’expérience analytique, il en rappelle® son début : ¢’est
un sujet qui parle, c’est ainsi que cela commence. Comment, alors, se recrutent les
psychanalystes ? Par une épreuve, celle de la fin d’analyse qui conclut une expérience qui se
sera déroulée du début a la fin sous 1’accent d’un sujet qui parle ; on saisit logiquement que le
champ ouvert par Freud ne peut avoir que structure de langage. Lacan indique que cette question
du recrutement des psychanalystes ne peut étre posée qu’a ce niveau de la fin d’analyse,
« niveau le plus difficile, dit-il, mais c¢’est aussi celui ou il doit étre résolu ». Lacan vise le fait
que I’on dit dans ces années-1a qu’une analyse se termine sur une identification — ce qui a une
certaine actualité.

Pourquoi cette question de I’identification quant a la fin de I’analyse ? Freud nous a 1égué un
probléme, a savoir qu’une psychanalyse consisterait dans la traversée d’un certain nombre
d’identifications, et spécialement des identifications phalliques, différentes coté homme et coté
femme, chaque sexe ayant sa fagcon de conjuguer étre et avoir. Cette dialectique débouche sur
la fin de I’analyse ou hommes et femmes trouvent une butée, différente selon leur position dans
la sexuation. Le chemin de I’analyse se fait sous 1’accent du terme de traversée des
identifications. Mais pour Lacan, sélectionner les analystes a partir de cette notion
d’identification, ignore complétement la fagon dont ’expérience d’analyse est structurée >, et
nécessite une autre topologie qui n’implique plus traversée ou franchissement, mais passage a
I’envers, d’ou la référence a la structure meebienne. Lacan propose donc une autre perspective :
si I’expérience analytique est structurée par le langage, que son médium est la parole, alors elle
se déroule nécessairement dans le registre de la vérité. Ce registre est tout autre que celui de
I’identification. Dans celui de la vérité peuvent se dire les libérations, les conquétes, les
révélations, le gain de plus d’authenticité qu’a permis I’expérience analytique. C’est tout
I’inverse de I’identification. A partir du registre de la vérité, se libére ce qui était retenu par les
nceuds... de langage. Ce passage m’a fait me souvenir que sur cette question des nceuds, Lacan
en parlait déja en 1946, et justement a propos de la psychologie : quel serait son domaine, son
champ ? Celui de « I’insensé, [...] tout ce qui fait nceud dans le discours® ». La psychologie
dans les années cinquante, pourtant sous 1’égide de Daniel Lagache, aurait été inspirée de saisir

3. Ibid., p. 79.

4. Ibid., p. 53.

5. Ibid.

6. Lacan J., « Propos sur la causalité psychique », Ecrits, Paris, Seuil, 1966, p. 167.



ce coup de pouce de Lacan qui aurait donné a cette discipline 1’unité de son champ. C’est dans
ce méme texte que Lacan tend la main a la psychiatrie de son époque en proposant que son
domaine soit celui de la causalité psychique. Faisons le constat qu’aucune des deux disciplines
n’a répondu favorablement a Lacan et que le sujet de I’inconscient n’y a pas sa place.

Structure meebienne du signifiant

A partir de ce terme de nceud, Lacan en vient & la topologie qu’implique la structure du
langage ’. Tl souligne un certain nombre de paradoxes dans certains abords du langage. Il y a,
bien str, des théoriciens qui n’en font tout simplement pas cas. D’autres signalent la présence
du langage, mais pour en minorer I’importance, pour le rabattre sur sa fonction de
communication, pour en faire un organe, ou une faculté. Mais si le langage est instrument,
sécrétion de D'intelligence, note Lacan, pourquoi est-il si mal foutu ? Ajouté a ce bindme
intelligence — langage, les psychologues inférent aussi le registre des pensées. A partir de ce
trio de termes, Lacan propose alors une formule amusante : qui dit que I’intelligence ne serait
pas une fonction « s’exercant a se retrouver dans les difficultés que lui impose la fonction du
langage ? ». Lacan propose cette formule avant tout a Piaget, pour souligner encore plus I’erreur
de celui-ci. Il donne une formulation plus juste, en soulignant que c’est le fait que le sujet parle
qui détermine les chemins de ses pensées, et non I’inverse 8. Combien d’analysants témoignent,
de ce fait, que la dernicre séance a été fructueuse en chemins de pensée, mais qu’a présent qu’il
faut dire, ces pensées sont fades, sans intérét, inattrapables, et que donc il faut refaire a nouveau
I’épreuve de prendre la parole dans la séance qui débute.

Effets de sens et signification

C’est a partir d’une premicre saillie sur le nom propre que Lacan revient sur la distinction entre
sens et signification, afin d’éclairer la nature meebienne du signifiant. C’est I’effet poétique qui
rend le mieux compte de I’effet de sens ; une trop grande attention au registre de la signification
viendrait le détériorer. Si 1’on reprend les deux vers choisi par Lacan? :

Songe, songe, Céphise, a cette nuit cruelle

Qui fut pour tout un peuple une nuit éternelle.

Ces deux vers ont un sens poétique par leur constitution sonore. Il y a, certes une signification
et sans doute & 1’Ecole ce registre est explicité, mais 1’effet de sens poétique est ici produit de
prime abord. La poésie permet 1’évocation, et pour cela dénoue le registre du signifiant du
registre du signifié. Le registre du signifiant est comme libéré, autonome : I’effet de sens
précede, et ce peut étre long, ’avénement de signification. Il a structure meebienne dans le sens,
ou un effet de sens — poétique — s’obtient uniquement dans le registre de la mise en chaine des
différents signifiants, et sans recours a la signification. C’est comme une séance réussie : la
coupure a produit un effet de sens, c’est-a-dire, a produit un non-sens, par 1’accent mis sur un
signifiant. Que se passe-t-il alors ? Vous quittez 1’analyste un peu perplexe, sous le coup d’un
effet de sens / non-sens '°, car privé des significations... pendant un temps, car ¢a revient vite.

7. Lacan J., Le Séminaire, livre X11, Problemes cruciaux..., op. cit., p. 54-55-56.
8. Ibid., p. 80.

9. Ibid., p. 19.

10. Ibid., p. 119.



Lacan va plus loin en considérant que c’est I’expérience humaine elle-méme qui est non
seulement structurée par le langage, mais reléve d’une topologie non-euclidienne !'. Comment
Youri Gagarine passe-t-il I’épreuve de se retrouver dans le cosmos ? A-t-il été effrayé comme
Pascal du silence éternel de ces espaces infinis ? (Il y aurait a dire encore aujourd’hui sur cette
crainte du silence dont on fait encore I’expérience sans aller dans le cosmos). Gagarine y a paré
grace a ce petit cosmos qu’il s’est constitué et qu’on nomme réalité. Attention, pas cette réalité
dont les tenants de I’ame de tout poil veulent se faire gardiens. Non, la réalité¢ du sujet, si
précaire et dont témoigne 1’expérience analytique : sur le divan, extrait de votre réalité, de votre
petit cosmos, c’est I’ Autre scéne qui surgit et qui est aussi vous. Ce ne peut étre qu’un rapport
mcebien qui unit votre cosmos et cette Autre scene.

Subversion lacanienne du nom propre

Dans ce chapitre 1v, Lacan va aborder le nom propre. Mais dans la partie précédente, il a déja
donné une petite cartographie du débat linguistique sur le nom propre qui peut nous étre utile.
Le nom propre est : pour certains, indicatif (indique une particularité par exemple), concret (ex :
Villefranche, qui veut dire affranchie d’un seigneur), chargé de sens (ex : Meunier).

Pour d’autres, au contraire, il est arbitraire, vide et dépourvu de sens.

Comment Lacan nous introduit au nom propre ? Par la facon dont Freud, considérant le sujet
qui parle, a été aimanté par I’oubli du nom propre !2, qui ouvre sa Psychopathologie de la vie
quotidienne. Lacan opere tout de suite une substitution : trou plutét qu’oubli, ce qui va servir
son développement topologique. Freud, dans son livre, porte son attention uniquement sur le
jeu des signifiants par rapport a ce trou soudain dévoilé dans la parole du sujet, et non sur les
significations que pourrait secréter ce trou. Ce faisant, Freud, en acte, dénoue les registres du
signifiant et du signifié¢ (signans / signatum). C’est a partir de ce pas freudien que Lacan va
interroger le statut du nom propre '3.

Pour ce faire, Lacan explore d’abord une veine de la linguistique qui tente d’isoler le nom propre
comme un nom qui ne signifie rien, via deux notions linguistiques : celle de la « dénotation »
et celle de la « connotation », introduite par Stuart Mill (philosophe logicien). Mais leur usage
est variable selon les auteurs. En linguistique, cette opposition est utilisée dans une autre
perspective. Elle sert en premier lieu a distinguer, dans la signification d’une unité, ce qui fait
I’objet d’un consensus de la part des sujets parlants (la dénotation), et ce qui est particulier a un
individu ou a un groupe d’individus (la connotation) : ’adjectif « blanc » dénote une certaine
couleur, mais, selon les sujets, il peut connoter la pureté, la paleur, la fadeur... Vous voyez qu’on
retombe en partie sur le probléme du sens et de la signification. Le nom propre reléverait d’une
dénotation et n’aurait aucune portée significative. Lacan considére que c’est faux en illustrant
son propos avec son propre nom. Jacques Lacan a bien sir des effets significatifs et recele bien
des connotations jusqu’a nos sénateurs et députés. De plus, le nom propre n’est pas arbitraire
ou pure convention, puisqu’a la limite, on peut dire que tout signifiant I’est.

11. Ibid., p. 70-72.

12. Ibid., p. 80.
13. Ibid., p. 82.



En lisant ces pages, il m’est revenu un petit propos de Jacques-Alain Miller quand il est allé
inaugurer en 1985, un pavillon « Jacques Lacan » dans un hopital psychiatrique de Normandie.
11 souligne que donner le nom de Jacques Lacan a un pavillon, « accomplit ce processus que
lui-méme nommait la “significantisation”, la transformation en signifiant. Ce signifiant,
Jacques-Lacan, aura désormais un référent nouveau, qui n’est plus cette personne qui répondait
a ce nom, quand on I’appelait [...] De nouvelles tournures, jamais dites, viendront dans la parole
[...] on dira maintenant [...] “Je vais a Jacques-Lacan [...] Pour Jacques-Lacan, tournez a
gauche” ». J.-A. Miller ajoute : « c’est ainsi que 1’étre parlant trouve son statut développé, qui
est d’étre-parlé », et rappelle qu’il est arrivé que « Lacan posa une fois la question de savoir
pourquoi les hommes donnent des noms propres aux rues des villes. Il n’a jamais donné la
réponse, mais on peut la reconstituer [...] le nom propre se distingue de rester le méme a travers
les langues (en plus de se donner), d’étre un mot pour ainsi dire vide, disjoint des qualités, des
attributs de I’étre, un signifiant pur, dont la définition pose les problémes les plus inextricables
a ’analyse logique du langage. Pour le dire avec un grand logicien — Kripke —, le nom propre
est un “désignateur rigide”, ce qui [...] le rend apte a identifier des référents nouveaux, a les
instituer ».

Il conclut son propos en notant que « le rapprochement de ces deux syntagmes, “service-
spécialis¢” et “Jacques-Lacan” [a] quelque chose d’incongru, [...] comme une rencontre
surréaliste. Cela est conforme aux propriétés du signifiant, lesquelles culminent dans le nom
propre ». !4

Nomination versus identification

Alors, quelle est la maniére dont Lacan appréhende le nom propre ? Un nom propre ¢a se
déplace, ca se légue !° |, parfois longtemps, dans le registre d’une lignée. Un nom propre ¢a se
donne aussi a un pavillon psychiatrique comme on 1’a vu, mais aussi aux choses du monde : ce
pourrait étre la tarentule “Lacan” pour un zoologue féru de psychanalyse ; ce pourrait étre aussi
un nouveau corps céleste. Vous voyez au passage qu’on retrouve 1’indication de J.-A. Miller sur
le nom propre comme désignateur rigide pour nommer du nouveau. En méme temps, le nom
propre n’échappe pas aux lois du langage, déplacement, substitution, pluralisation : « Ou sont
les gaullistes ? », par exemple. On peut faire d’un nom propre un verbe : le parti socialiste va-
t-il se retrouver, a la fin, mélenchonisé ? Le nom propre peut devenir simple nom : deux fois
par semaine, vous sortez la poubelle (résultat d’une décision d’Eugéne Poubelle). A ce stade,
disons que ses développements sur le nom propre, sont I’occasion pour Lacan de substituer au
registre de I’identification, celui de la nomination.

Il y a sans doute la satisfaction des professeurs s’intéressant a I’intelligence, il y a sans doute
les délices des linguistes dans leur appréhension théorique du langage, il y a aussi la volupté du
logicien abordant lui aussi le langage, mais : 1) ce qui est nommé « intelligence » ou « langage
objet » existe-il 7 ; 2) ces théoriciens font tous I’impasse sur I’implication du sujet, sa
constitution, « a savoir de ce qui met I’homme en position d’avoir un rapport a tout ce qui peut

14. Miller J.-A., « Allocution de M. Jacques-Alain Miller », 13 septembre 1985, disponible sur internet :
https://www.psychanalyse-normandie.fr/spip.php?article22
15. Lacan J., Le Séminaire, livre X11, Problemes cruciaux pour la psychanalyse, op.cit., p. 92.



se dire ou étre '° ». Ainsi peut-on dire en toute logique que tous ces chercheurs, ces professeurs
ont un rapport d’implication. C’est ce qui est rendu explicite dans le livre de Benjamin Labatut,
Maniac, mais c’est aussi cela qu’il faut mettre a jour chez tous les Ramus !”. Lacan parle donc
moins du proces identification / désidentification, que de nomination qui unit en un nom : le
trait symbolique et la valeur de désir, de jouissance. Lacan se sert de la dispute linguistique sur
le nom propre, pour résorber le nom propre dans le registre des noms communs tout en nouant
sens et signification comme nous I’avons vu. Ce nouage effet de sens et significations permet
que se loge ce qui ne se dit pas, ce moment que je qualifiais de perplexité ou I’on reste sans
mots, moment de non-sens. Nous verrons dans les parties suivantes comment 1’objet @ introduit
par Lacan subvertit toutes théories logiques notamment dans I’abord du langage. A ce titre, j’ai
été surpris par la critique vive qu’il adresse a Claude Lévi-Strauss et sa « pensée sauvage '® ».
Lévi-Strauss parle aussi de I’inconscient, il le dit méme vide, ce n’est pas mal. Mais il I’équivaut
a une matrice parfaitement logique, détachée de toute jouissance... Quel type de sujet pour cette
matrice ? Bernard Porcheret rappelait la derniére fois le rejet de cette question par Lévi-Strauss.

Le trou et les surfaces

Apres ce développement sur le nom propre, dont je rappelle que le point de départ est 1I’oubli
du nom propre, Lacan précise : « C’est ici que prend sa valeur ce petit modele [de la] bouteille
dite de Klein! ». 1l s’agit pour Lacan de répondre & la question de savoir ce qu’est le nom
propre. Je passe sur la bouteille de Klein en tant que telle, pour me concentrer sur ce qui
intéresse Lacan dans cet objet. Ce qui l'intéresse est fait d’abord pour souligner que
I’expérience analytique ne consiste pas a en rajouter du c6té des significations, puisque ce dont
souffre un sujet, ce sont des significations retenues, accumulées dans le sujet 2. 1l s’agit plutot
qu’elles se vident : d’ou la nécessité d’une ouverture, d’un trou par lequel elles puissent
s’évacuer. Ce qui compte donc dans la bouteille de Klein, dans sa topologie particuliere, c’est
son trou, I’ouverture par laquelle peut se faire le vidage des significations, d’ou « la libération »
dont parlait Lacan tout a I’heure, que doit engendrer I’expérience analytique.

Dans le chapitre v, Lacan précise a nouveau ce qu’il tire de cette topologie?!. Il y a la question
du trou, donc du vide, ce que Freud a appréhendé par I’oubli, mais il y a aussi que dans la
bouteille de Klein, on a une surface « qui se noue a elle-méme » et qui pourtant s’en distingue
dans les circulations. C’est trés étrange et pourtant parfaitement apte a dire les rapports qu’un
sujet entretient, par exemple avec le domaine du réve, avec I’ Autre scéne. Vous avez révé et
parfois vous pouvez I’affirmer. Eh bien il arrive qu’a la place de toute cette activité nocturne
subsiste un trou : j’ai un trou, je ne saurais dire ce que j’ai révé. Secondement, vous avez révé
sans que vous ayez pu donner votre assentiment, et pourtant c’est bien vous et en vous que ce
réve s’est fabriqué. Il y a donc bien le trou de la bouteille de Klein que Lacan souligne, mais
aussi cette surface qui se noue a vous-méme et qui a pourtant sa propre circulation, ses propres

16. Ibid., p. 118.

17. Franck Ramus, ingénieur et chercheur en sciences cognitives. Il a été invité a débattre avec Anaélle Lebovits-
Quenehen sur France Inter le 24 novembre 2025.

18. Lévi-Strauss C., La Pensée sauvage, Paris, Plon, 1962.

19. Lacan J., Le Séminaire, livre X11, Problemes cruciaux pour la psychanalyse, op.cit., p. 84.

20. Ibid., p. 88.

21. Ibid., p. 104.



lois — les lois du langage. Lacan, par une autre maniére de représenter la bouteille de Klein 22,
fait apercevoir les deux surfaces qui viennent s’insérer sur un méme trou. C’est la forme qui
permet de situer, dit-il, sous la trame des signifiants, le sujet, et c’est pourquoi Lacan peut y
tracer les tours de la demande par exemple.

Cette topologie lacanienne vise d’abord a supplanter le schéma freudien grossier qui rend
compte de la seconde topique et que I’on trouve dans son texte « Le moi et le ¢a ». Il vise aussi
a plus de vrai?*, non pas au sens de la vérité, mais au sens de : plus réel. Il est intéressant de
noter ces significations que recele le mot vrai : a la fois quand il se distingue du faux ; son lien
a la vérité, mais aussi au réel. Sans doute le terme d’authentique y a un rapport.

Perspective

Si on suit le développement de Lacan sur ces trois lecons, on constate qu’il arrive a la fin de la
lecon intitulée « Sujet surface » au Nom-du-Pére : on peut ainsi déceler un chemin du nom
propre au Nom-du-Péere. Il se trouve qu’une short vidéo de J.-A. Miller est sortie le week-end
dernier dans laquelle il évoque la morale lacanienne comme étant une morale de la singularité.
A ce propos, il indique que le Nom-du-Pére n’est que 1’expression d’un certain symptome — il
y en a d’autres — qui se trouve étre — est-ce encore le cas ? — plus facile a collectiviser. Cette
singularité est due au fait qu’il n’y a pas d’universel de I’espece : il y a des trous, dit-il. Voyez
I’importance de cette topologie d’un certain type de trous. La singularité, sous les especes
d’inventions, se loge dans ces trous : ¢’est le symptome d’un sujet. Le Nom-du-Pére, mais aussi
le nom tout court, la nomination est celle de la singularité qui reste manifestation d’un trou au
regard de l’universel ; la nomination n’y change rien comme I’indique Lacan dans son
Séminaire « RSI», « la nomination est la seule chose dont nous soyons sirs qu’elle fasse
trou?* ».

22. Ibid., p. 110.
23. Ibid., p. 117.
24, Lacan J., Le Séminaire, livre XXII, « R. S. I. », lecon du 15 avril 1975, inédit.



