Jeudi 11 décembre 2025

2025-2026 MALAISE DANS LE LIEN SOCIAL
LIP 2 — 11 décembre 2025

Frangoise Pilet

« SYMPTOME ET LIEN SOCIAL »
Introduction

« En fin de compte, il n’y a que ¢a, le lien social. Je le désigne du terme de discours parce qu’il

n’y a pas d’autre moyen de le désigner dés qu’on s’est apergu que le lien social ne s’instaure
que de s’ancrer dans la fagon dont le langage se situe et s’imprime, se situe sur ce qui grouille,
a savoir I’étre parlant. » ! Je reprends ici la citation de Lacan extraite de son Séminaire Encore
de 1972-1973.
Il y a lien social, car nous parlons. Le fait de parler entraine inévitablement un malaise avec
nous-méme d’abord et avec les autres, car nous ne sommes pas uniquement des étres parlants.
Nous avons un corps, que nous habitons par le langage, d’ou le néologisme de pariétre introduit
par Lacan. Nous avons un corps pétri par le langage.

Quand nous parlons, ce n’est jamais ¢a : J’aurais di dire... Qu’est-ce qu’il a voulu dire ?
Pourquoi a-t-elle dit cela ? J*ai été stupide, etc.

Le fait de parler entraine un malaise pour vivre avec les autres, car chacun doit se débrouiller
pour s’inscrire dans la société et par le langage et par le corps.

Freud et le lien social
Prendre en considération la fagon dont les hommes vivent ensemble s’est imposé a Freud a
partir de la clinique. Les symptomes des analysants t¢émoignent du malaise pour chacun de vivre
avec lui-méme, notamment avec ses pulsions, et de vivre avec les autres. Freud avance dés 1905
que les symptdmes sont la vie sexuelle des individus et que les pulsions sont indomptables.
En 1908, il écrit « La morale sexuelle “civilisée” et la maladie nerveuse des temps modernes 2 »,
montrant le lien entre les symptomes et la vie en société.
« Malaise dans le lien social » n’est pas sans évoquer « Malaise dans la civilisation ».
Dans cet écrit de 1929, Freud pose la question du lien social a partir de la souffrance humaine.
La souffrance humaine, précise-t-il, a trois origines :

- La nature avec sa puissance écrasante

- Notre corps et son vieillissement,

- La souffrance sociale.
En ce qui concerne la nature et notre corps, nous sommes contraints d’en reconnaitre la réalité.
En ce qui concerne la souffrance sociale, la plupart des hommes refusent d’admettre que les
institutions que nous avons pourtant nous-mémes créées ne nous apportent pas totale protection,
bienfaits et bonheur, que ce soit au sein de la famille, de I’Etat ou de la société. Nous déclarons
la plupart du temps que c’est notre société qui est responsable de notre misere, de notre malaise.
Freud nous donne une définition du malaise dans la civilisation. Le malaise provient de la
difficulté a intégrer nos pulsions dans le monde organisé et ordonné par I’imaginaire et le
symbolique.

1 Lacan J., Le Séminaire, livre xx, Encore, texte établi par J.-A. Miller, Paris, Seuil, 1975, p. 51.
2 Cf. Freud S., « La morale sexuelle “civilisée” et la maladie nerveuse des temps modernes (1908) », La vie
sexuelle, Paris, PUF, 1969, p. 28-46.



Comme le précise Remi Lestien dans 1’argument : ce qui impose aux humains de vivre
ensemble a savoir le fait de parler, de parler aux autres, de parler a I’ Autre, crée en méme temps
le malaise. Le malaise dans le lien social est de structure parce que nous parlons.

A partir de sa deuxiéme topique, qui voit le jour dans les années 1920, Freud articule le lien
social a partir des instances qui structurent le sujet, instances qui gouvernent les comportements
humains et qui tracent la destinée des étres parlants. Ces instances sont le moi, le moi idéal,
I’idéal du moi, le surmoi et le ¢a.

Quelques années auparavant, dans son texte « Psychologie des foules et analyse du moi » de
1921, il écrit dans son introduction qu’il n’y a pas de différence entre la psychologie sociale et
la psychologie individuelle. Quand on s’intéresse a I’individu isolé, on ne peut pas faire
abstraction de ses relations avec les autres. Aussi, dans cette introduction, Freud écrit : « Dans
la vie psychique de l’individu pris isolément, I’Autre [avec un grand A] intervient trés
réguliérement en tant que mod¢le, soutien et adversaire, et de ce fait la psychologie individuelle
est aussi, d’emblée et simultanément, une psychologie sociale, en ce sens élargi mais
parfaitement justifié. » *

Du fait que nous parlons, 1I’Autre est toujours la et il est 1a de toujours, avant méme notre
naissance.

Freud s’intéresse dans ce texte a la structure de deux organisations sociales, I’Eglise et I’Armée
au regard des différentes instances. Il prend également d’autres exemples de liens sociaux
(I’identification hystérique dans un pensionnat de filles, 1’état amoureux, 1’hypnose, la pulsion
grégaire, la foule, etc).

Les discours et le lien social

Gil Caroz, au cours d’un entretien réalisé en 2018 pour la revue Politique a propos d’un colloque
intitulé « Les discours qui tuent », parlait du discours ainsi :

« Un discours, c’est I’atmosphére ambiante qui est installée par la parole dans une société
donnée a un moment donné dans I’histoire. Elle détermine la modalité du lien social, et c’est
alors qu’elle peut tuer ».

Quand nous lisons un Séminaire de Lacan, nous devons nous demander quelle est la question
de Lacan qui parcourt le Séminaire et cette question doit devenir notre question.

C’est dans le séminaire XVII que Lacan introduit les discours. Il en formalise quatre qui sont
autant de manicres de faire lien social.

Les discours correspondent a un moment dans I’enseignement de Lacan. Il va les abandonner
par la suite pour se tourner vers les nceuds, c’est-a-dire comment les trois registres Imaginaire,
Symbolique et Réel qui constituent la réalité humaine, tiennent ensemble. Ils sont noués par le
symptome. Il abandonnera également le terme de sujet du signifiant pour lui substituer le
néologisme parlétre ¢’est-a-dire le sujet du signifiant avec le corps #, le langage 1ié au corps.
Les quatre discours sont formalisés par des lettres : S le signifiant-maitre, S le savoir, a plus-
de-jouir, $ le sujet barré. Ces quatre lettres changent de place selon le discours.

DU DM DH DA
S, —> a st —» S, § —S; a—>»$
Sy $ $ a a Sz S2 S
Les quatre places sont :
Agent Savoir
Vérité Production

3 Freud S., « Psychologie des foules et analyse du moi », Essais de psychanalyse, Paris, Petite bibliothéque
Payot, 1981, p. 137. )
4 Lacan J., « Joyce le Symptdme », Autres Ecrits, Paris, Seuil, 2001, p. 565.

2



Dans ce Séminaire, Lacan introduit les discours en se demandant comment introduire et
articuler le plus-de-jouir, 1’objet a, qu’il a précédemment développé dans son Séminaire
précédent - c’est-a-dire comment le vivant s’articule au langage.

J’ai donc privilégié dans ces discours I’objet a.

L’objet a

C’est dans le Séminaire XVI que Lacan a formalisé I’objet @ que I’on trouve ici dans chacun des
discours. Cet objet a prend forme et consistance dans la parole, au fur et a mesure que nous
parlons, il se dévoile a I’analysant. C’est une construction logique.

Cet objet a que 1’on appelle également plus-de-jouir est aussi 1’objet a cause du désir.

L’objet a plus-de-jouir ne signifie pas que 1’on jouirait davantage, ce n’est pas une jouissance
en plus. C’est la production d’une jouissance qui provient de I’impact du signifiant sur le corps.
Elle a le méme statut que la plus-value introduite par Marx en économie : C’est le produit du
travail du signifiant sur le corps.

L’impact du signifiant sur le corps, I’impact des mots sur le corps, a deux effets :

Le premier effet est la mortification - a savoir, le mot est le meurtre de la chose ou le signifiant
tue la jouissance ou, pour le dire simplement, quand on a le mot, on n’a plus besoin de la chose.
L’objet a est aussi I’objet cause du désir car c’est la part de vivant qui & notre insu, nous anime
dans la vie. C’est ce qui fait que nous éprouvons la vie, que nous nous sentons vivant. Si nous
n’avions affaire qu’avec les signifiants, nous serions des machines.

C’est ce qui nous est le plus intime et également le plus étranger, car justement c’est une partie
de nous qui échappe a la parole.

On n’arrive pas par les mots a attraper ce qu’il en est de cette jouissance ou pour le dire
autrement, ce qui fait que nous nous sentons vivant. On arrive tout au plus a cerner la chose.
C’est pourtant ce qui nous fait souffrir, qui ne nous laisse pas en paix, qui se répete malgré nous
au travail, dans nos relations amoureuses, amicales, familiales, dans toute relation sociale.

En analyse, on n’arrive jamais a venir a bout de notre mode de jouir (c’est-a-dire la fagon dont
nous appréhendons la vie). Ce mode de jouir est appelé pulsion en termes freudiens. Au mieux,
on arrive a dompter la pulsion, a cerner notre mode de jouir, a ’accepter, a y consentir.

Par exemple, un analysant peut dire : « Cay est, je suis encore retombé dans mon travers, j’étais
a vélo, un automobiliste est passé trop pres, j’aurais pu m’écarter, non ! Quitte a risquer
I’accident ». (sacrifice).

Symptome et lien social

Ce plus-de-jouir est d’ailleurs ce qui le plus souvent améne les personnes en analyse. Le « ¢a
suffit, je veux comprendre ce qui m’arrive », « pourquoi, je me retrouve toujours dans cette
galére... » Le fait de venir est déja une prise en charge de ce qui ne va pas: c’est une
subjectivation de notre symptome a savoir qu’on y est pour quelque chose dans ce qui nous
arrive.

Dans L os d 'une cure, Jacques-Alain Miller donne une définition du symptome - « Le signifiant
a une incidence de jouissance sur le corps, ce que Lacan appelle symptome. » >

La ou, chez Freud, il y a la pulsion, chez Lacan, il y a le symptome. Chez Freud la pulsion se
présente comme un mythe, Lacan situe le symptome comme réel 6, ¢’est-a-dire ce contre quoi
I’on se cogne.

5 Miller J.-A., L’os d 'une cure, Paris, Navarin, 2018, p. 66.
6 Cf. Ibid., p. 67.

3



Le lien a I’Autre

Le fondement du lien social, c’est le lien a I’ Autre, a 1’ Autre de la langue.

Tout le monde est fou est un aphorisme de Lacan ’. Tout le monde est fou, ¢’est-a-dire tout le
monde délire, c’est-a-dire tout le monde parle. Dans son texte, « Clinique ironique », J.-
A. Miller déclare : « tous nos discours ne sont que défenses contre le réel » 8. Le réel est
I’impossible, le réel c’est ce contre quoi on se cogne, le réel ¢’est ce qui ne va pas, le réel c’est
ce qui n’a pas de représentation. Le réel, c’est le non-rapport sexuel. Autant de fagons de
désigner ce réel.

Pour aborder cette clinique, J.-A. Miller part du schizophréne et de « son ironie infernale » qui
atteint toute relation sociale. Lacan dit que le schizophréne est celui qui n’est pris dans aucun
discours, dans aucun lien social °. Or, tous nos discours relévent du symbolique et de
I’imaginaire et sont des défenses contre le réel. Le schizophréne ne peut pas se défendre du réel
par le langage car, pour lui, les mots sont réels. Le schizophréne se cogne aux mots.

Freud rapporte un cas clinique du Dr Tausk dans un article de Métapsychologie : « Une jeune
fille, qui fut conduite a la clinique apres une dispute avec son bien-aimé, se lamente : “Les yeux
ne sont pas comme il faut, ils sont tournés de travers.” Ce qu’elle explique elle-méme, dans un
langage cohérent, en langant une série de reproches contre le bien-aimé : “elle ne peut pas du
tout le comprendre, il semble a chaque fois différent, c’est un hypocrite, un tourneur d’yeux, il
lui a tourné les yeux, maintenant, elle a les yeux tournés, ce ne sont plus ses yeux, elle voit
maintenant le monde avec d’autres yeux” » !°. Notons que « tourneur d’yeux » a comme
équivalent en francais faire tourner la téte, ou faire perdre la téte a quelqu’un.

Cette jeune fille montre que c’est ’organe eil qui devient le mot ou I’expression. Pas de
métaphore. Le discours schizophrénique est devenu /langage d’organe, précise Freud. Ce n’est
pas le mot qui représente la chose mais le mot est la chose. Il n’y a pas de lien social.

Cette jeune fille continue en expliquant qu’elle était debout a 1’église, soudain elle a ressenti
une secousse « comme si quelqu’un la changeait de position, comme si elle était changée de
position. » Toujours dans les reproches contre son amoureux, elle dit que c’est un gargon
ordinaire, alors qu’elle est de bonne famille, il I’a rendue semblable a lui. Il a donné le change,
il I’a changée. (Donner le change : tromper, leurrer, changer de position.)

La encore, le mot est la chose. Nous voyons parfois des cas d’hystérie qui peuvent laisser penser
a de tels symptomes. Mais, ajoute Freud, une hystérique aurait tourné convulsivement les yeux,
et elle aurait réellement fait le mouvement de secousse au lieu d’en sentir I’impulsion et d’en
éprouver la sensation. Et tout ceci aurait été chez elle inconscient.

Dans I’acte de voir, nous devons considérer deux choses, nous dit Freud en 1910, dans son texte
sur la cécité hystérique : la fonction et la pulsion sexuelle qui se trouvent sur le méme organe.
Ainsi, les yeux servent la vision mais ils sont également support du regard. La pulsion de voir
se satisfait par le regard (voir/étre vu, regarder/étre regardé, épier/étre €épié etc...) Il y a un
plaisir ou un déplaisir c’est-a-dire une satisfaction, une jouissance attachée au regard. C’est
’autre satisfaction dont parle Lacan dans le Séminaire Encore, a savoir : « Tous les besoins de
[’étre parlant sont contaminés par le fait d’étre impliqués dans une autre satisfaction » ''.

7 Lacan J., « Lacan pour Vincennes ! », Ornicar 7, n° 17/18, printemps 1979, p. 278.
8 Miller J.-A., « Clinique ironique », La Cause freudienne, n° 23, février 1993, p. 5.

9 Cf. Lacan J., « L’étourdit », Autres Ecrits, op. cit., p. 474.

10 Freud S., « L’inconscient », Métapsychologie, Paris, Gallimard Folio, 2003, p. 111.
11 Lacan J., Le Séminaire, livre xx, Encore, op. cit., p. 49.

4



Le sujet écarte certaines pensées, car elles sont génantes pour lui. Ce sont de mauvaises pensées,
comme non conformes au moi'? écrit Freud. Alors, il arrive que I’organe se mette entiérement
au service de la pulsion sexuelle refoulée. Du coup, il y a perturbation de la fonction, par
exemple ici de la vision, avec des degrés dans ces perturbations pouvant aller jusqu’a la cécité.
« [I]1 n’est facile pour personne, dit Freud, de servir deux maitres a la fois »'3, la pulsion et le
moi.

Ce raisonnement est valable pour toutes les parties du corps. C’est ce que Freud appelle la
« complaisance somatique », ce que Lacan appelle « le refus du corps ».

Freud fait référence a « la belle histoire de Lady Godiva » '* : Au XI¢ siécle, les habitants de la
ville de Coventry en Angleterre menaient une existence difficile, écrasés par les impdts, que
Léofric, Comte de Chester, prélevait pour financer 1’embellissement de la ville et pour les
festivités qu’il y donnait. Sa jeune épouse, Lady Godiva, prit piti¢ de ces gens et implora son
mari de diminuer les taxes. Il aurait accepté de réduire les impdts a condition que sa femme
traversat nue la place du marché de Coventry en plein jour, pensant qu'elle n’oserait jamais le
faire. Elle le fit. Elle demanda que tous les habitants restent chez eux afin de n’étre vue par
personne. La consigne fut respectée et a son retour, son mari considérant que ¢’était presque un
miracle, décida de réduire les taxes.

Dans une chanson plus tardive du XVII® siécle, on raconte que seul un tailleur, appelé “Peeping
Tom”, osa la regarder passer. Mais il perdit aussitot la vue.

De nos jours, la ville de Coventry commémore encore cet événement tous les ans.

Et Freud de terminer ainsi : « La psychanalyse n’oublie jamais que le psychisme repose sur
I’organique, bien que son travail ne puisse poursuivre le psychique que jusqu’a ce fondement
et pas au-dela. » 1°

Le symptome

Le symptome comporte deux parties :

1°) Une partie appelée 1I’enveloppe formelle qui est sensible a I’interprétation, c’est la partie du
symptome qui s’adresse a I’ Autre, qui s’inscrit dans le champ social, c’est la partie déchiffrable
du symptome. Cette partie renferme un savoir signifiant qui peut étre décodé, déchiffré par
I’interprétation. Le symptome, écrit Lacan en 1953 dans « Fonction et champ de la parole et du
langage », « se résout tout entier dans une analyse de langage, parce qu’il est lui-méme structuré
comme un langage, qu’il est langage dont la parole doit étre délivrée » 6.

Prenons un exemple chez Freud, le cas de Mme Cécilie. Cette jeune femme avait de trés
nombreux symptomes. A un certain moment de sa vie, elle se plaignait de trés violentes
douleurs au talon droit des qu’elle faisait un pas, si bien qu’elle ne pouvait plus marcher.

Au cours de I’analyse, elle se rappela qu’elle avait séjourné dans une maison de santé. Elle était
restée alitée une dizaine de jours, puis sa santé s’améliora. Le médecin qui lui plaisait, dont elle
était tombée amoureuse, vint la chercher pour ’emmener dans la salle a manger. C’est a ce
moment-1a que la douleur est apparue, a la seconde méme ou elle a pris le bras du médecin. Elle
déclara a Freud qu’elle avait eu I’angoisse, a ce moment, de ne pas pouvoir se présenter comme
il faut au bras de ce médecin.

En allemand, marcher se dit Auftreten et se présenter se dit également Auftreten. Nous avons la
un exemple de formation d’un symptome hystérique au moyen du langage. La langue par

12 Freud S., « Le trouble psychogéne de la vision dans la conception psychanalytique (1910) », Névrose psychose
et perversion, Paris, PUF, 1973, p. 171-172.

13 Ibid., p. 171.
14 Ibid, p. 172.
15 Ibid.

16 Lacan J., « Fonction et champ de la parole et du langage », Ecrits, Paris, Seuil, 1966, p. 269.
5



équivocité est venue parasiter une fonction biologique, la fonction motrice, marcher. J’ajoute
qu’elle a eu une douleur au talon droit et comme en francais droit, Recht en allemand, est aussi
le droit, ce qui se fait et ce qui ne se fait pas.

Le symptome par I’interprétation de Freud se modifie et apporte un soulagement.

Mais Freud s’est rendu compte rapidement qu’une partie du symptdme de ses analysants résiste
a interprétation.

2°) Le symptome comporte également un noyau, qui a ses racines dans le corps dont ’analysant
n’arrive pas a se séparer. Freud observe une satisfaction méconnue de 1’analysant qui agit au
cceur du symptome.

Le témoignage de passe de Dalila Arpin !” nous donne un exemple de cette double face du
symptome, une face signifiante et une face de satisfaction, de jouissance méconnue de
I’analysant.

La vie de Dalila était caractérisée par une trés grande agitation : un acharnement pour les études,
la course aux diplomes, des activités multiples, a tel point qu’elle s’est nommeée, dans I’analyse :
la femme-orchestre. Elle croyait qu’elle devait s’agiter encore davantage pour calmer cette
agitation qui affectait son corps. En fait, elle ne faisait que nourrir la voracit¢ du surmoi
maternel. Cette agitation visait, dit D. Arpin, « a me dé-penser ». En effet, elle était sujette a
des pensées moroses qui I’empéchaient de dormir. Elle met a jour une identification au pére
dont la mére disait : il n’a pas dormi de toute la nuit.

Quant au surmoi maternel, elle a pu mettre en évidence qu’il était li¢ au signifiant « fainéante »
que sa mere lui disait trés souvent. Ce signifiant, dit D. Arpin, a eu comme effet de jouissance
ou effet de fixation dans le corps, « de travailler tout le temps ». Le voile s’est levé, sa vie est
devenue apaisée. Cependant, il lui reste toujours un fond de morosité, morosité qui est devenue
le symptome analytique, un reste symptomatique, mais elle sait maintenant faire avec, c’est
devenu « son style ».

Le symptome participe de notre inscription dans le lien social. Il détermine notre fagon d’habiter
le monde, notre facon de voir le monde. C’est ce dont témoigne D. Arpin.

Le second exemple est une vignette clinique rapportée par des collégues travaillant en CMPP a
Toulouse '¥, montrant la différence entre le symptome objectif ou symptome sociétal et le
symptome subjectif. Ces collégues s’occupent d’un groupe d’enfants présentant en apparence
les mémes difficultés. Ils sont regroupés sous le signifiant-symptdme « précocité ». On peut y
substituer tout autre signifiant.

C’est un symptome issu de la société qui permet d’épingler et de réunir ces enfants. Les
¢ducateurs proposent aux enfants des activités communes. Elles sont toutes refusées,
contestées. Ils n’arrivent pas a faire groupe et refusent de faire groupe, au grand dam des
éducateurs.

Pourtant, ils sont identifiés sous le méme signifiant. La rivalité est & son comble, entrainant une
trés forte agressivité. En fait, 1’altérité disparait, ils deviennent tous pareils, les relations sont
toutes en miroir. Epuisés, les éducateurs laissent faire. Peu a peu, le calme revient. Les enfants
trouvent eux-mémes une solution. Ils fabriquent qui des cabanes, qui des maisons, qui des
endroits pour s’isoler... chacun chez soi.

Apres cela, des relations se sont instaurées. Certains se sont invités, d’autres se sont isolés,
certains ont conversé, d’autres se sont disputés. Ils se sont distingués les uns des autres. Ils ont
par leurs symptomes, tels que nous les considérons, ¢’est-a-dire leur mode d’étre dans le monde,
rétabli une altérité perdue. Ils ont rétabli la dimension subjective du symptome et ont ainsi

17 Arpin D., « La Femme qui rit », La Cause du désir, n° 95, avril 2017, p. 138.
18 Vessayre L., « Aimer son symptdme », L’Hebdo-Blog, n° 186, 24 novembre 2019, publication en ligne.

6



rétabli un lien social. C’est I’altérité préservée propre a chacun qui a permis qu’une « petite
société » s’¢établisse.

Le partenaire symptome

J’emprunte ce titre au Séminaire de J.-A. Miller avec Eric Laurent en 1996-1997 1°.

Le partenaire du sujet, celui avec lequel il fait lien ce n’est pas I’Autre en tant que personne,
c’est avec son image et son objet a plus-de-jouir — pour simplifier, son mode de vie, en fait avec
son symptome, précise J.-A. Miller 2°.

Il n’y a pas de rapport sexuel est une formule introduite par Lacan, ce qui signifie qu’il n’y a
aucun savoir inscrit dans 1’espéce humaine qui permettrait que chacun et chacune se dirige vers
un partenaire. Chez les animaux il y a rapport sexuel, il y a un savoir sexuel inscrit dans I’espéce,
un savoir instinctuel (Lacan prend des exemples chez différents animaux).

Nous, les humains, avons des symptomes car il n’y a pas de savoir sur la sexualité qui pourrait
diriger chacun et chacune vers un partenaire. Nous avons des symptomes car, pour chacun et
chacune, il y a un savoir qui ne cesse pas de ne pas s’écrire.

Le partenaire exclusif du sujet, c’est le partenaire symptome, du coté de la jouissance. La
rencontre avec I’ Autre se fait via le mode de jouir de chacun. Celui, ou celle qui séduit c’est
celui ou celle qui répond a notre mode de jouir. Nous faisons couple avec lui pour le meilleur
et pour le pire.

Le non-rapport sexuel, ce rapport sexuel non programmeé, laisse du coup une place importante
a la contingence, aux aléas de la vie, aux rencontres. C’est ce que découvre 1’analysant au cours
de I’analyse.

Une jeune fille ne va pas bien. Elle s’alcoolise de plus en plus, le week-end et méme la semaine,
elle voudrait arréter et comprendre pourquoi elle s’alcoolise ainsi, pourquoi elle n’arrive pas a
arréter, c’est plus fort qu’elle. Elle sort, rencontre des amis, ou elle fait des rencontres fortuites
dans des fétes, des concerts, des bars. Elle boit plus que de raison et se retrouve avec un
partenaire qui boit également. Elle dira que son pére boit, a toujours bu et disait « quand tu bois
seul c’est que tu as un probléme ». Elle réalise qu’elle a prélevé chez son pére puis chez ses
partenaires, un mode de jouir habill¢ de cette phrase marquante « quand tu bois seul, c’est que
tu as un probléme ». Du coup, elle s’alcoolise avec d’autres.

Symptome et société

Siun symptome nous fait souffrir, c’est qu’il ne correspond pas a 1’idéal que le sujet s’est forgé.
Les idéaux sont en déclin, par conséquent, les modes de jouir se passent de plus en plus de
I’ Autre social. C’est ce qui fait la précarité¢ de nos modes de jouir qui ne sont plus encadrés par
des idéaux, précise J.-A. Miller. Ils deviennent autistiques, déconnectés de 1’ Autre.

Les drogues et le lien social

La jouissance du toxicomane devient pathologique lorsqu’on la préfeére a la relation sexuelle,
elle peut devenir tellement importante et primordiale qu’elle peut aller jusqu’au crime.

J.-A. Miller invite a considérer le type de drogue et le lien social qui lui est associé.

La marijuana est un symptdme qui ne coupe pas du lien social, au contraire, elle est un stimulant
qui favorise la relation sociale.

L’héroine a un effet de séparation, elle conduit au statut de déchet. Elle a été un symptome a la
mode dans certains milieux. Les toxicomanes a héroine se présentaient avec une certaine

19. Cf. Miller J.-A., Laurent E., « L’orientation lacanienne. L’ Autre qui n’existe pas et ses comités d’éthique »
(1996-1997), enseignement prononcé dans le cadre du département de psychanalyse de I'université Paris 8, cours
du 4 juin 1997, inédit.

20 Miller J.-A., « La théorie du partenaire », Quarto, n°77, juillet 2002, p. 13.

7



dégaine qui plaisait, ¢’était un moyen de séduction. L’héroine a un effet séparateur par rapport
a I’ Autre, par rapport aux signifiants de 1’ Autre.

La cocaine a un effet d’aliénation a I’autre. Elle facilite I’inscription dans 1’ Autre contemporain.
Dépressif, bipolaire, pervers narcissique, ce sont des signifiants nouveaux, a la mode et qui
marchent. Il y en a d’autres. Pour certaines personnes, ils peuvent jouer un réle de capiton,
¢vitant I’errance, les passages a I’acte, les replis sur soi, mais le plus souvent ces symptomes
permettent aux sujets de se couper de I’ Autre (ils se renferment dans leur chambre, chez eux).
L’anorexie est un mode de séparation de 1’ Autre.

La boulimie est un mode d’aliénation a ’autre. Apollinaire écrivait « Celui qui mange n’est
plus seul » (Le « monstre Chapalu » dans L’enchanteur pourrissant).

Le symptdme est un moyen pour le maitre de dominer, de s’imposer.

J.-A. Miller prend I’exemple de ’opium. C’est un symptome que les Anglais ont sciemment
propos¢ aux chinois. Quand le parti communiste est arrivé au pouvoir en 1951, il a commencé
par éradiquer ce symptome politique.

Un autre symptome de domination est le travail. Le symptome devient une seconde nature,
précise J.-A. Miller. Ce symptome-travail est en train de changer. Maintenant, le symptome est
plutdt d’avoir du temps pour soi, le bien-étre, etc.

Le maitre a aussi ses symptomes. Prenons la paresse, dit J.-A. Miller. En Angleterre, il y avait
une aristocratie travailleuse, en France I’aristocratie ne travaillait pas. C’est Napoléon qui a
changé¢ les choses. Il a fait du service public une idéologie. L’aristocratie sous Napoléon se bat
et travaille. Il a également promu la méritocratie frangaise (les grands concours, les grandes
écoles).

Tous ces symptdmes ne marchent plus. L’amour du service public comme symptome tombe en
désuétude. Le désamour pour I’enseignement actuellement touche le monde entier.

J.-A. Miller continue : Les USA n’ont pas eu de noblesse, « ils ont fini par en avoir une, mais
essentiellement une noblesse du pognon. On commence par gagner de ’argent par tous les
moyens, et, ensuite, on s’ennoblit par la philanthropie » 2! (les grands musées, les grandes
collections, les grandes causes, etc.). Je crois que c’est en train de changer. S’ennoblit-on
toujours par philanthropie ? S’ennoblit-on encore ?

Les symptomes sont un excellent moteur économique. Le capitalisme a tout intérét & maintenir
tous les symptomes qui témoignent du non-rapport sexuel, du malaise dans la civilisation. Ils
rapportent.

21 Ibid., p. 17.
8



