
 

  Page 1 sur 8 

LIP 1 2025-26 MALAISE DANS LE LIEN SOCIAL 

Leçon I du Séminaire XVII 

REMI LESTIEN 

 

« LE RAPPORT DU SAVOIR À LA JOUISSANCE » 
 

INTRODUCTION 
 

Le titre que j’ai donné à mon intervention de ce soir – introductive pour cette année – est repris des 

notations mises en exergue de ce premier chapitre – notations introduites par Jacques-Alain Miller 

lors de l’établissement du texte du Séminaire, pour la parution aux éditions du Seuil en 1989. Le 

quatrième chapitre dans son titre reprend cette formulation. 

Nous travaillerons cette année le Séminaire XVII, prononcé en 1969 et 1970, quelques mois après les 

évènements de 1968, pendant une période riche en bouleversements sociaux et politiques. Il a été 

prononcé plus de vingt ans après les textes travaillés les deux années précédentes : « L’agressivité en 

psychanalyse 1 » et celui sur la criminologie 2. 

Ces trois thèmes, l’agressivité, le crime et le lien social, font série. En effet, agressivité et crime sont 

des réalités humaines et l’on peut même développer l’idée qu’il n’y a pas de vie humaine sans 

agressivité et sans crime, et pas de vie sociale sans ces effractions de violence. Il s’agira cette année, 

de démontrer la logique de cette série. Je vous rappelle une citation que j’avais commentée l’année 

dernière : « Toute société enfin manifeste la relation du crime à la loi, par des châtiments ». Cette 

phrase écrite en 1950, dans sa syntaxe même, préfigure déjà la structure du discours tel que le 

formalise Lacan en 1969. 

Cette année, nous allons rendre compte de l’usage que font du lien les humains quand ils acceptent 

de vivre ensemble. Usage, c’est tout à la fois, familiarité rassurante, méprise et ratage, et voile d’un 

réel inéliminable.  

 

Le lieu pré-interprète 

Pour rentrer dans le texte de ce premier chapitre, j’extrais ce passage, page 15 qui, au premier abord, 

semble étranger à la question du lien social : 

« Le lieu a toujours eu son poids pour faire le style de ce que j’ai appelé cette manifestation […] Ce 

que j’ai dit par, pour, et dans votre assistance, est […] toujours déjà interprété 3 ». 

Le lieu pré-interprète ce qui est dit. 
Ce sont des leçons d’introduction à la psychanalyse prononcées dans un lieu un peu particulier qui 

est celui de la visioconférence – lieu démultiplié au sein de chacun des domiciles de tous ceux qui 

appartiennent à la petite communauté que nous formons ce soir, les Lipiens. Chacun se tient devant 

son ordinateur dans son environnement familier, comme branché sur l’extérieur tout en restant chez 

lui – avant même que la leçon commence, ces modalités, par le simple dispositif, interprètent ce qui 

va être prononcé. Ladite introduction perd toute prétention savante en profitant de la modernité – elle 

gagne en simplicité ce qu’elle perd en proximité.   

De façon plus démonstrative, cette hétérogénéité de lieux renvoie à l’hétérogénéité des motifs qui 

vous font vous réunir ce soir par l’intermédiaire de vos écrans. En réalité, il n’y a qu’un seul motif 

dont le signifiant est psychanalyse – un seul motif sur lequel s’appuie la variété de chacun de nos 

symptômes. Nous ne sommes plus face à un groupe compact, mais devant de multiples isolats qui 

abritent chacun le symptôme de celui qui écoute. 
Il y a aussi le signifiant introduction, contenu dans l’intitulé de ce module de la section clinique. Il 

est déjà interprété par ce que vous attendez, comme public, et tout autant par ce que nous avons à 

produire lors de ces exposés. Ce n’est pas un enseignement mais une introduction. Nous entrons dans 

                                                 
1. Lacan J., « L’agressivité en psychanalyse », Écrits, Paris, Seuil, 1966, p. 101-124. 
2. Lacan J., « Introduction théorique aux fonctions de la psychanalyse en criminologie », Écrits, op. cit., p. 125-149. 
3. Lacan J., Le Séminaire, livre XVII, L’Envers de la psychanalyse, Paris, Seuil, 1991, p. 15. 



 

  Page 2 sur 8 

un autre champ – celui des fondements de ce qui est en jeu dans l’expérience humaine – sans doute 

à l’envers de ce qui est habituellement déversé sur des publics ciblés – insidieuse manière de leur 

imposer un formatage !   
Ce terme d’introduction me renvoie à une expérience personnelle, une première lecture à plusieurs 

d’un texte de Lacan – précisément celle de ce Séminaire XVII – à l’automne 1991, peu après son 

édition au Seuil – premier cartel et prémisse à mon entrée en analyse. 

Les lieux pré-interprètent, mais Lacan nous indique que cette interprétation par le lieu doit être 

considérée « en un sens contraire à l’interprétation analytique 4 ». À suivre… Cependant, je signale 

dès maintenant plusieurs facettes de ce qui est un discours selon ce qui opère, les paroles prononcées, 

le savoir véhiculé ou le symptôme. 
 

EXEMPLES DE LIEN SOCIAL 

 

Continuons à appréhender le lien social à partir d’exemples et de contre-exemples. 
 

* Autour du NOUVEAU-NÉ 
Commençons par le badin. La situation d’un nouveau-né de quelques mois, dans son berceau – il 

commence à babiller, au plaisir de quelques proches réunis autour de lui. Chacun connaît la scène. 

Les « ba-ba » sont reçus et interprétés par tous ceux qui l’entourent. Du plaisir s’en dégage. Ces 

babillages sont des signifiants qui s’articulent au savoir véhiculé par ces personnes avec une 

production de jouissance. Ce lien social qui parait ténu est déjà une introduction de ce petit sujet dans 

une collectivité humaine. Les « ba-ba » sont des signifiants qui représentent le petit sujet pour l’Autre 

de la famille – son savoir.  
Cette satisfaction, ce gain de plaisir, touche également l’enfant. Il y trouve la satisfaction d’être 

reconnu par l’entourage et la satisfaction propre du maniement de ces petites syllabes, prémisses de 

lalangue. 

J’aurais pu prendre bien d’autres exemples comme ceux de la classe, de l’entreprise ou d’une 

association, etc., en posant à chaque fois la question du lien social. Mais je vais plutôt présenter des 

exemples plus atypiques. 

 

*La GRÈVE est un lien social. 

Parlons de la grève. Sa manifestation, en France, est garantie par la Constitution. C’est toujours 

l’expression d’un dysfonctionnement, une plainte collective qui s’adresse à ceux qui ont le pouvoir. 

Ce malaise peut donner l’impression de faire voler en éclats le lien social. Eh bien non, cet appel à 

l’Autre de l’autorité, au contraire, se révèle comme une demande pressante à renforcer ce lien, à créer 

de nouveaux savoir-faire. Dans Télévision, Lacan affirmera plus généralement que contester 5 le 

signifiant-maître, c’est s’y aliéner.  

Dans notre pays, il est assez évident que nous savons faire avec – on en a l’usage –, même quand la 

gêne est franchement perturbante. La revendication se révèle un symptôme qui fonctionne comme 

nouage du lien social. Gardons en tête cette notion de symptôme, identifiée par Marx – nous aurons 

l’occasion d’y revenir.  

 

*Le RACISME 
Précisons, la revendication n’a rien à voir avec le fanatisme. 

En effet, quand la haine de l’autre l’emporte et devient collective, cela parait faire lien social, pour le 

pire… Prenons l’exemple du racisme – symptôme qui de tout temps menace d’émerger. Le savoir y 

est réduit au minimum, mais la jouissance produite collectivement est, de façon obscène, au premier 

plan. Ce rejet de la jouissance de l’autre est une transgression collective qui, perçant le vernis social, 

se révèle de l’abjection – en tous cas le ressort d’une barbarie possible.  

                                                 
4. Ibid., p. 16. 
5. Lacan J., « Télévision », Autres écrits, Paris, Seuil, 2001, p. 517. « Il est certain que se coltiner la misère, comme vous 

dites, c'est entrer dans le discours qui la conditionne, ne serait-ce qu'au titre d'y protester ». 



 

  Page 3 sur 8 

L’abjection – toute civilisation devrait sans arrêt apprendre à s’en protéger. Le racisme est certes un 

lien social, mais pris dans un discours perverti.  
J’ai pris l’exemple de la haine, mais toute autre émotion pourrait avoir cette fonction de rassembler 

les identiques. Là encore le savoir est réduit, et la génération de plaisir collectif est au premier plan 

et exploité par des leaders sans scrupules (les partis extrémistes le plus souvent). 

 

*Le HORS LIEN SOCIAL 
Vous avez sûrement entendu parler du syndrome d’isolement – une classe pathologique est inventée 

pour englober ces individus qui se plaignent d’être rejetés ou de se sentir seuls, et qui le vivent 

douloureusement. Tous ces individus sont-ils, du fait de ce trouble, hors lien social, ou n’est-ce 

qu’une plainte qui les maintient dans le discours ? Il faut être très circonspect et ne pas se laisser 

abuser par ces pseudo classes pathologiques. 

Dans l’histoire, il y a eu des périodes où aucun lien ne pouvait tenir parce que la société même était 

radicalement disqualifiée. Sans lien, c’est-à-dire sans loi et sans l’appui des savoirs ancestraux, les 

populations étaient livrées à elles-mêmes.  

Je me souviens avoir lu à la fin du livre Les Bienveillantes de Jonathan Littell, une description 

effroyable de hordes d’adolescents devenues barbares et guidées par la seule nécessité de survie. 

Envers de l’idéologie nazie, qui d’ailleurs en révèle l’abjection.  

En dehors de ces situations de guerre civile, d’anarchie réelle, il faut serrer de près ce qu’il en est de 

personnes en exclusion sociale, et s’appuyer sur la clinique. Prenons l’exemple de sujets 

schizophrènes qui rejettent ironiquement tout pouvoir de maître comme imposture radicale. Ce rejet 

les prive de l’appui assuré par les structures du langage pour situer leur existence et établir un lien à 

l’autre. 

En revanche, il faut lutter contre toute idée de classe pathologique. Que ce soit celle des isolés, celle 

des toxicomanes ou des clochards – comme classe pathologique, ça n’existe pas. À chaque fois, pour 

chacun, il est nécessaire de saisir la logique singulière du lien à son corps, au langage et à l’Autre. 

 

LE DISCOURS  
 

Concernant plus précisément ce Séminaire L’Envers de la psychanalyse, nous reviendrons tout au 

long de l’année sur ce que Lacan avance avec cette notion d’envers. Gardons pour le moment cet 

énoncé du début du chapitre : « d’une reprise […] du projet freudien à l’envers 6 ». Reprendre à 

l’envers le projet freudien, c’est retrouver sa face cachée, sa vérité. 
Commençons par Freud : pour lui, l’organisation sociale était subsumée par le terme de 

« civilisation », Das Unbehagen in der Kultur, ou sous une autre traduction, celui de « culture ». Il 

faut entendre culture comme tout ce qui s’oppose à la nature, soit ce qui caractérise la vie humaine 

dans son aspect nécessairement collectif. Pour Freud, il y avait fondamentalement « malaise ». 

Autrement dit, la civilisation impose à chacun des individus qui la composent de brider ses 

satisfactions pulsionnelles. C’est le surmoi, dont chacun hérite au sein de son environnement familial, 

qui impose ces contraintes. Mais ces dernières sont impossibles à respecter à la lettre, ce qui entraîne 

une culpabilité qui trame la subjectivité humaine. Cette culpabilité camoufle difficilement au sujet 

que le bonheur de vivre se paye de pulsions plus obscures, ce que Freud rassemblait sous le terme de 

pulsion de mort. 
Notons que Freud passe du collectif à l’individuel qui se retrouvent directement liés. Il en est de 

même pour Lacan, tout son enseignement rend compte de la nécessité de ce lien. Au cours de son 

Séminaire XIV, La Logique du fantasme, il profère : « L’inconscient, c’est la politique ». Non pas 

qu’il y ait de l’inconscient dans la politique, mais on ne peut connaître l’inconscient qu’en se repérant 

sur ce qui est connu depuis l’aube de l’humanité : le politique. Autrement dit, il y a homologie entre 

le social et l’individu, homologie de structure. Ce terme de structure reste essentiel dans ce Séminaire 

                                                 
6.  Lacan J., Le Séminaire, livre XVII, L’Envers de la psychanalyse, op. cit., p. 10-11. 



 

  Page 4 sur 8 

et notons qu’il apparaît dès les premières pages : « Ce qu’il en est du discours, comme une structure 

nécessaire 7 ». 
 

 

LES QUATRE TERMES 

 
Lacan va établir cette structure à partir de quatre éléments, quatre petites lettres qui forment le 

squelette de ce qu’il va formaliser sous la forme des discours. Notons que c’est le discours qui fonde 

le lien social (et non l’inverse), le discours est le berceau du lien social. 

Ce sont quatre termes avec lesquels Lacan structure un discours, mais aussi la subjectivité humaine. 

Ces quatre termes sont bien connus de ceux qui suivent son enseignement. Reprenons-les – pour 

ceux qui n’ont pas cette familiarité et parce que le poids de ces termes, polis par le temps, a changé 

(ils sont apparus dès le Séminaire II, soit quinze ans avant ce Séminaire). 

Nous avons successivement le signifiant-maître (S1), le savoir de l’Autre (S2), l’objet a et le sujet ($). 

Ces quatre termes sont détaillés dans la partie trois du chapitre I, pages 17 et 18. 

 

1) S2 
C’est l’Autre, l’Autre de la société, l’Autre de la civilisation.  

C’est tout d’abord l’ensemble des signifiants de la langue commune. Lacan avait utilisé l’expression 

trésor des signifiants, – dans ce chapitre il parle de batterie des signifiants. C’est l’Autre du langage 

avec l’ensemble des signifiants, mais également avec toutes les lois de la grammaire et de la syntaxe, 

et l’usage des significations (par le jeu signifiant, métaphore et métonymie, nous est fournie la trame 

de la signification). La structure du langage permettrait de s’entendre sur les significations avec une 

certaine routine. Quand on appartient à une même paroisse, l’on s’entend sur le sens à donner aux 

choses. 
À la lecture, vous avez pu constater que S2 est épinglé du terme de savoir : le savoir de l’Autre et 

également la jouissance de l’Autre. L’Autre du langage quitte sa stricte acception linguistique pour 

déborder sur le champ du vivant. Lacan se sert de la mauvaise traduction par les post-freudiens 

français du mot Trieb, la libido freudienne, traduite par « instinct », la pulsion réduite à l’instinct. 

C’est une trahison du texte. Lacan prend ce mot d’instinct pour approcher ce qu’il en est du savoir. 
L’instinct, dans le champ biologique, est en effet, déjà un savoir – savoir comment faire pour que la 

vie subsiste. « Notre instinct […] est l’ensemble des forces qui résistent à la mort 8 ». 
Pour les humains, le savoir de l’Autre est de cet ordre. « Il y a un rapport primitif du savoir à la 

jouissance. 9 » Lacan précise auparavant : « Le savoir, c’est ce qui fait que la vie s’arrête à une 

certaine limite vers la jouissance 10 ». 
Ensemble, nous savons comment mettre à distance le délétère, le noyau d’abjection auquel sont 

soumis tous les humains. Le délétère de la jouissance, c’est l’intrication du vivant à la poussée 

mortelle. Pour mettre à distance cet insupportable, il faut des lois édictées par l’Autre du savoir pour 

protéger la collectivité. 

Ainsi, collectivement, nous avons l’usage de la bonne distance à tenir vis-à-vis de l’autre, nous savons 

comment nous comporter dans une foule ou dans un ascenseur, comment s’approcher d’un partenaire 

de l’autre sexe, etc, mais nous savons aussi comment protéger notre santé, parer à l’agressivité et au 

crime. Il persiste, certes, une grande part d’approximation, de malentendus et de cafouillages mais 

nous connaissons les limites à ne pas franchir quand on recherche des satisfactions. Nous savons de 

manière stable nous défendre contre le réel, contre la jouissance – appelons-la ici mauvaise – 

jouissance mauvaise qu’il faut associer à la pulsion de mort freudienne.  

                                                 
7.  Ibid., p. 11. 
8. Ibid., p. 17. 
9. Ibid., p. 18. 
10. Ibid., p. 17.   



 

  Page 5 sur 8 

Ce sentier collectivement utilisé, ce chemin-là, nous le connaissons, c’est le savoir ancestral. C’est 

un savoir accumulé au fil du temps qui précède le sujet individuel. Chaque individu s’y réfère, 

d’autant qu’il en a hérité, en s’abonnant à cette collectivité. « Il y a un rapport primitif du savoir à la 

jouissance 11 ». 
L’Autre du signifiant ne va pas sans l’Autre du savoir. Tout être humain s’insère dans un discours 

qui lui préexiste. 
 

2) Le signifiant-maître. 
C’est un signifiant particulier qui, précise Lacan, émerge, surgit et prend pour la collectivité, une 

fonction à part. Nous verrons un peu plus loin comment entendre ce surgissement pour le sujet, mais 

aussi pour la collectivité, ce signifiant est celui qui commande, qui contraint à se mettre sous la 

bannière de son commandement. Et ce, quel que soit son mode de surgissement qui peut être réglé 

par tout un processus électoral, par exemple, mais aussi par transmission familiale, par distinction 

universitaire ou mérite, par l’histoire ou le pouvoir financier. Avec la quasi-disparition des idéaux, ce 

peut être un slogan ou une parole forte, erratique qui chamboule les équilibres du discours du maître. 

 
3) L’objet petit a 

Le signifiant-maître fait travailler le savoir – c’est sa fonction –, un travail dont il obtient une 

production, un plus que Lacan désigne de la lettre petit a. (effet de jouissance). 

C’est le troisième terme. La répétition de ce lien de S1 à S2 n’est pas sans échouer à parfaitement 

réussir. Quelque chose (non symbolique) reste, qui échappe à cette articulation – ce quelque chose 

est tout autant un plus qu’une perte – ça échoue et en même temps c’est un plus, une production. 

Lacan l’a déplié lors du Séminaire précédent, c’est un plus-de-jouir – terme qui est homologue à 

celui que Marx avait repéré, celui de plus-value. Cela est passé dans nos savoirs collectifs, le maître 

capitaliste obtient de la richesse en faisant travailler la classe ouvrière. 
Le petit a est vacuole hors symbolique et résidu de jouissance produite par la répétition, un surplus 

de jouissance qui échappe au signifiant mais produit par lui. 

Gardons en mémoire la notion de répétition et celle de perte, qui n’ont rien à voir avec la 

transgression comme Lacan le précise : « Se faufiler n’est pas transgresser 12 ». Il y a un lien entre le 

signifiant et la jouissance (les babillements du nouveau-né nous en avaient donné une indication). 
 
4) Le sujet $ 

Le quatrième terme, enfin, c’est le sujet barré, $ – le sujet fait partie en tant que tel des quatre termes. 
 

 

LE SUJET DU (DANS LE) DISCOURS 
 

La formule fameuse que Lacan a de multiples fois justifiée – à savoir que le signifiant représente le 

sujet pour un autre signifiant 13 – est présente dès le début de ce Séminaire. Le sujet n’est que 

représenté – il est divisé par son aliénation à l’articulation signifiante de S1 et S2 – et il se caractérise 

par un manque d’être, $. Vous trouverez cette formule pages 11 et 13. 
Depuis le Séminaire X mais surtout depuis le Séminaire XI, l’opération d’aliénation signifiante  

S1→ S2 s’accompagne de l’opération de séparation d’avec l’objet a. Petit a étant tout à la fois une 

perte, la cause du sujet et un gain de plaisir appelé plus-de-jouir. Nous retrouvons pour le sujet les 

mêmes quatre termes que dans le discours : S1, S2, $ et petit a. S’impose alors facilement la 

justification que la structure du sujet est homologue à celle du discours. 
 

                                                 
11.  Ibid., p. 18. 
12. Ibid., p. 19. 
13. Ibid., p. 13 : « Elle [la formule] dit que c'est à l'instant même où le S1 intervient dans le champ déjà constitué des 

autres signifiants en tant qu'ils s'articulent déjà entre eux comme tels, qu'à intervenir auprès d'un autre, de système, surgit, 

ceci, $, qui est ce que nous avons appelé le sujet comme divisé ».  



 

  Page 6 sur 8 

QU’EST-CE QU’UN SUJET ? 
 

C’est ce qu’il y a de plus singulier dans la personne humaine, la subjectivité révélée par l’expérience 

analytique – et ce plus singulier ne va pas sans l’Autre. Pour se constituer comme sujet, il faut en 

passer par le savoir de l’Autre. Les êtres humains arrivent dans un bain de langage, toujours précédé 

par l’histoire, soit ce qui rattache ce singulier à la communauté à laquelle il appartient. 

Bien concevoir ce singulier est donc essentiel, Lacan s’y emploie depuis le début de son 

enseignement. Ce n’est donc pas sans surprise que nous lisons à la page 13 cette phrase : « Tout le 

statut en est à reprendre cette année, avec son accent fort 14 ». Il faut ainsi comprendre que cet enjeu 

est non seulement essentiel mais épineux, et que Lacan rejette l’approximation. Le terme même de 

sujet commence à gêner Lacan, car il prête trop à confusion. En effet, dans son acception commune 

et même philosophique, il a perdu son origine d'assujettissement qui le caractérisait. C’est devenu un 

synonyme d’individu ou de personne. 
Avec le nouveau-né, nous avions commencé subrepticement, à rentrer dans cette subjectivité déjà-là. 

Ces petits mots, encore approximatifs par rapport à la langue, sont précieux et surgissent comme 

signifiants-maîtres qui représentent le petit sujet pour le savoir de la communauté qui l’accueille, 

produisant une satisfaction. Ce surgissement du signifiant est d’abord une perte – la perte de la 

jouissance qui serait celle d’un état purement naturel, non dénaturé par le langage. Cette perte, 

appelons-la castration (en référence à la castration freudienne 15). Ce surgissement du signifiant est 

aussi une satisfaction et il y a un lien entre signifiant et jouissance. Gardons cela en mémoire car cela 

outrepasse le classique signifiant des linguistes. 
Cet enfant est pour le moins fils du discours. Il habite le discours depuis bien longtemps, avant même 

sa conception et sa naissance. 

 

LES USAGES (Le rapport du savoir et de la jouissance) 
 

Restons encore sur le sujet : puisque la structure du sujet est homologue à celle du discours, à quoi 

correspond S2 quand il s’agit du sujet ? Ce S2 est l’Autre, le savoir de l’Autre. 

Ce n’est pas dit comme cela dans cette leçon, mais Lacan finira par cerner l’Autre dans le corps : « Le 

corps fait le lit de l’Autre 16  » Le savoir est la jouissance du corps comme Autre. L’usage de cette 

jouissance est l’objet d’une routine et non d’une transgression, là est le symptôme. Le symptôme est 

inscription signifiante qui donne une contrainte à la jouissance qui se faufile dans le corps. Cette 

jouissance, seule une expérience analytique peut la cerner en en retrouvant les coordonnées. 

Autrement dit, le symptôme est l’investissement libidinal de l’articulation signifiante dans le corps. 

C’est une modalité singulière d’usage du corps qui se répète à son insu. Cet usage singulier témoigne 

de la perturbation des lois biologiques découvertes par la science. Il y a une relation primitive des 

signifiants à la jouissance. Et nous pouvons repérer que la causalité subjective parasite la causalité 

scientifique. 
Retenons cette phrase, le savoir de l’Autre c’est le corps. 
Prenons deux exemples chez des sujets névrosés : 

Un homme, plus tout jeune, se plaint de paresse (qu’il nomme fainéantise). Il a du mal à faire aboutir 

ses projets. Une scène de sa vie infantile l’avait sidéré et laissé dépendant de la souffrance maternelle. 

Son corps savait comment se brider pour ne jamais être soumis à la condamnation de l’Autre. C’est 

devenu une routine, le corps de cet homme, quels que soient les mérites de celui-ci par ailleurs, 

marche au ralenti. Il subit une autolimitation dont il tire une satisfaction. Son désir dans la vie est 

réduit et il lui faut en permanence tout attendre de la demande de l’autre sans s’exposer à son désir. 

Après plusieurs mois d’expérience analytique, il commence à saisir que cette fainéantise, il y est pour 

quelque chose, qu’il y puise autant d’entrave que de satisfactions. 

                                                 
14. Ibid.  
15. Ibid., p. 18. 
16. Lacan J., « De la psychanalyse dans ses rapports avec la réalité », Autres écrits, op. cit., p. 357.     



 

  Page 7 sur 8 

Dans le Séminaire VI, Lacan reprend un cas exposé par Ella Sharpe 17. 

Il s’agit d’un bon joueur de tennis mais, très souvent, il n’arrive pas à gagner la partie et échoue sur 

les dernières balles. Son corps retient ses coups quand il faudrait au contraire les lâcher sans retenue.  

Le symptôme ne se réduit pas à une analyse symbolique, mais mobilise toujours le corps. Il est donc 

intéressant d’interroger dans la clinique, quelle satisfaction se faufile et permet au symptôme de 

s’installer durablement. 

De quelle jouissance le corps est-il le savoir ? Le corps en tant qu’il jouit est un savoir. 

 

Il y aurait encore beaucoup à dire sur ce premier chapitre, mais indiquons simplement l’importance 

du lien qu’il y a entre l’intime et le politique – un lien très particulier : le sujet est à la fois à l’intérieur 

et à l’extérieur. Affirmation que l’on peut tirer de l’homologie très spéciale entre la structure du sujet 

et celle du discours – homologie qui n’est pas concentricité. 
Pour terminer ce premier exposé, présentons les discours qui seront détaillés lors des exposés 

suivants. 

 

CONSTRUCTION D’UN DISCOURS 

 

Lacan se propose de produire quatre discours, avec quatre termes. 
« Je commence à vous faire admettre, simplement l’avoir situé, que cet appareil à quatre pattes, avec 

quatre positions, peut servir à définir quatre discours radicaux 18 ». 
Les quatre pattes sont les quatre termes énumérés précédemment, dans un ordre que l’on ne peut pas 

déranger – soit S1, S2, petit a et $ – et ces quatre termes articulés les uns aux autres forment une 

structure que Lacan schématise en disposant quatre places. Cette structure est composée de deux 

fractions dont les termes supérieurs sont articulés. Le premier terme sur le quatrième et le second sur 

le troisième – cet ordre et ces places sont le squelette de la structure – une contrainte qui détermine 

un discours. Il suffit de faire tourner ces quatre termes sur ces places, à chaque fois d’un quart de tour, 

pour obtenir quatre structures – soit quatre modes de contrainte que Lacan appelle discours. 

Dans ce premier chapitre, il ne développe que le premier – le discours du maître, à savoir quand S1 

est en haut à gauche, en position de commande – soit S1 sur $, et S2 sur petit a, S1 et S2 étant articulés 

l’un à l’autre. 

Ce discours du maître est mis en exergue en raison de son importance dans l’histoire. Rassemblons 

rapidement quelques caractéristiques.  

Le signifiant-maître est dans sa fonction l’essence du discours du maître. C’est le signifiant qui 

commande, l’agent qui fait travailler pour obtenir un gain. Historiquement, c’est le maître et l’esclave 

– l’esclave qui est détenteur du savoir, du savoir-faire, travaille pour créer des richesses. Mais le 

signifiant qui commande camoufle le maître comme sujet, et il est impossible que ça marche 

parfaitement. Pour obtenir les raisons de cette impossibilité, il faut interroger la seconde ligne. Nous 

y reviendrons. 

 

ÉVICTION DE L’IMPOSSIBLE 

 
Freud définissait trois impossibles 19 : l’impossibilité de gouverner, d’éduquer et de psychanalyser.  

Lacan a rajouté un quatrième impossible, celui de se plaindre du maître (cf. La grève). 

Ce sont quatre impossibles, chacun étant propre à l’un des quatre discours (pas de discours sans 

impossible). 

 

 

                                                 
17. Cf. Lacan J., Le Séminaire, livre VI, Le Désir et son interprétation, Paris, La Martinière, 2013, p. 186. 
18.  Lacan J., Le Séminaire, livre XVII, L’Envers de la psychanalyse, op. cit., p. 19. 
19. Freud S., « Analyse avec fin et analyse sans fin » (1937), Résultats, Idées, Problèmes, T.II, Paris, PUF, 1998, p. 263 : 

« Il semble presque, cependant, qu’analyser soit le troisième de ces métiers “impossibles”, dans lesquels on peut d’emblée 

être sûr d’un succès insuffisant. Les deux autres, connus depuis beaucoup plus longtemps, sont éduquer et gouverner. » 



 

  Page 8 sur 8 

CONCLUSION 
 

Voici quelques points en attente d’être développés. 

 

 Le discours est une structure sans parole, c’est-à-dire qu’il peut se passer de parole, comme le 

versant d’usage qui se passe le plus souvent de parole. En revanche, la structure du discours donne 

la trame de tout énoncé, son statut 20. Le discours détermine les conditions de la parole. 

 « Le désir de savoir n’a aucun rapport avec le savoir 21 ». Si le symptôme est un savoir, le désir de 

savoir est son envers. 
  Pas de civilisation sans violence et sans crime, c’est l’intérêt de notre série « agressivité, crime et 

lien social » de le sous-entendre. Tout le Séminaire cherche à cerner le noyau « toxique » qui 

menace perpétuellement le lien. 

  Les quatre termes et les quatre places que Lacan présente dans ce premier chapitre ne sont pas 

neutres. Nous y verrons tant les articulations entre les termes, que le « pouvoir des impossibles ». 

La psychanalyse est aussi un discours mais à l’envers. 

L’interprétation analytique est elle-même à rebours du sens commun du terme… 
 

Remi Lestien 

                                                 
20. Lacan J., Le Séminaire, livre XVII, L’Envers de la psychanalyse, op. cit., p. 11. 
21. Ibid., p. 23. 


