LIP 1 2025-26 MALAISE DANS LE LIEN SOCIAL
Lecon I du Séminaire xXvii
REMI LESTIEN

« LE RAPPORT DU SAVOIR A LA JOUISSANCE »
INTRODUCTION

Le titre que j’ai donné a mon intervention de ce soir — introductive pour cette année — est repris des
notations mises en exergue de ce premier chapitre — notations introduites par Jacques-Alain Miller
lors de 1’établissement du texte du Séminaire, pour la parution aux éditions du Seuil en 1989. Le
quatrieme chapitre dans son titre reprend cette formulation.

Nous travaillerons cette année le Séminaire xvil, prononcé en 1969 et 1970, quelques mois apres les
évenements de 1968, pendant une période riche en bouleversements sociaux et politiques. Il a été
prononceé plus de vingt ans apres les textes travaillés les deux années précédentes : « L’agressivité en
psychanalyse ! » et celui sur la criminologie 2.

Ces trois thémes, ’agressivité, le crime et le lien social, font série. En effet, agressivité et crime sont
des réalités humaines et ’on peut méme développer I’idée qu’il n’y a pas de vie humaine sans
agressivité et sans crime, et pas de vie sociale sans ces effractions de violence. Il s’agira cette année,
de démontrer la logique de cette série. Je vous rappelle une citation que j’avais commentée I’année
derniére : « Toute société enfin manifeste la relation du crime a la loi, par des chatiments ». Cette
phrase écrite en 1950, dans sa syntaxe méme, préfigure déja la structure du discours tel que le
formalise Lacan en 1969.

Cette année, nous allons rendre compte de I’usage que font du lien les humains quand ils acceptent
de vivre ensemble. Usage, c’est tout a la fois, familiarité rassurante, méprise et ratage, et voile d’un
réel inéliminable.

Le lieu pré-interpréte

Pour rentrer dans le texte de ce premier chapitre, j’extrais ce passage, page 15 qui, au premier abord,
semble étranger a la question du lien social :

« Le lieu a toujours eu son poids pour faire le style de ce que j’ai appelé cette manifestation [...] Ce
que j’ai dit par, pour, et dans votre assistance, est [...] toujours déja interprété ° ».

Le lieu pré-interprete ce qui est dit.

Ce sont des legons d’introduction a la psychanalyse prononcées dans un lieu un peu particulier qui
est celui de la visioconférence — lieu démultiplié au sein de chacun des domiciles de tous ceux qui
appartiennent a la petite communauté que nous formons ce soir, les Lipiens. Chacun se tient devant
son ordinateur dans son environnement familier, comme branché sur I’extérieur tout en restant chez
lui — avant méme que la legon commence, ces modalités, par le simple dispositif, interprétent ce qui
va étre prononcé. Ladite introduction perd toute prétention savante en profitant de la modernité — elle
gagne en simplicité ce qu’elle perd en proximité.

De facon plus démonstrative, cette hétérogénéité de lieux renvoie a I’hétérogénéité des motifs qui
vous font vous réunir ce soir par I’intermédiaire de vos écrans. En réalité, il n’y a qu’un seul motif
dont le signifiant est psychanalyse — un seul motif sur lequel s’appuie la variété de chacun de nos
symptdmes. Nous ne sommes plus face a un groupe compact, mais devant de multiples isolats qui
abritent chacun le symptdme de celui qui écoute.

Il 'y a aussi le signifiant introduction, contenu dans I’intitulé de ce module de la section clinique. Il
est déja interprété par ce que vous attendez, comme public, et tout autant par ce que nous avons a
produire lors de ces exposés. Ce n’est pas un enseignement mais une introduction. Nous entrons dans

1. Lacan J., « L’agressivité en psychanalyse », Ecrits, Paris, Seuil, 1966, p. 101-124.
2. Lacan J., « Introduction théorique aux fonctions de la psychanalyse en criminologie », Ecrits, op. cit., p. 125-149.
3. Lacan J., Le Séminaire, livre XVil, L ’Envers de la psychanalyse, Paris, Seuil, 1991, p. 15.
Page 1 sur 8



un autre champ — celui des fondements de ce qui est en jeu dans I’expérience humaine — sans doute
a I’envers de ce qui est habituellement déversé sur des publics ciblés — insidieuse maniére de leur
imposer un formatage !

Ce terme d’introduction me renvoie a une expérience personnelle, une premiere lecture a plusieurs
d’un texte de Lacan — précisément celle de ce Séminaire Xvii— a ’automne 1991, peu aprés son
édition au Seuil — premier cartel et prémisse a mon entrée en analyse.

Les lieux pré-interpretent, mais Lacan nous indique que cette interprétation par le lieu doit étre
considérée « en un sens contraire a I’interprétation analytique * ». A suivre... Cependant, je signale
dés maintenant plusieurs facettes de ce qui est un discours selon ce qui opére, les paroles prononcées,
le savoir véhiculé ou le symptdome.

EXEMPLES DE LIEN SOCIAL
Continuons a appréhender le lien social a partir d’exemples et de contre-exemples.

* Autour du NOUVEAU-NE

Commencons par le badin. La situation d’un nouveau-né de quelques mois, dans son berceau — il
commence a babiller, au plaisir de quelques proches réunis autour de lui. Chacun connait la scene.
Les « ba-ba » sont regus et interprétés par tous ceux qui I’entourent. Du plaisir s’en dégage. Ces
babillages sont des signifiants qui s’articulent au savoir véhiculé par ces personnes avec une
production de jouissance. Ce lien social qui parait ténu est déja une introduction de ce petit sujet dans
une collectivité humaine. Les « ba-ba » sont des signifiants qui représentent le petit sujet pour I’ Autre
de la famille — son savoir.

Cette satisfaction, ce gain de plaisir, touche également ’enfant. Il y trouve la satisfaction d’étre
reconnu par I’entourage et la satisfaction propre du maniement de ces petites syllabes, prémisses de
lalangue.

J’aurais pu prendre bien d’autres exemples comme ceux de la classe, de I’entreprise ou d’une
association, etc., en posant a chaque fois la question du lien social. Mais je vais plutdt présenter des
exemples plus atypiques.

*La GREVE est un lien social.

Parlons de la gréve. Sa manifestation, en France, est garantie par la Constitution. C’est toujours
I’expression d’un dysfonctionnement, une plainte collective qui s’adresse a ceux qui ont le pouvoir.
Ce malaise peut donner I’impression de faire voler en éclats le lien social. Eh bien non, cet appel a
I’ Autre de I’autorité, au contraire, se révele comme une demande pressante a renforcer ce lien, a créer
de nouveaux savoir-faire. Dans Télévision, Lacan affirmera plus généralement que contester ° le
signifiant-maitre, c’est s’y aliéner.

Dans notre pays, il est assez évident que nous savons faire avec — on en a I’'usage —, méme quand la
géne est franchement perturbante. La revendication se révéle un symptéme qui fonctionne comme
nouage du lien social. Gardons en téte cette notion de symptdme, identifiée par Marx — nous aurons
I’occasion d’y revenir.

*Le RACISME

Précisons, la revendication n’a rien a voir avec le fanatisme.

En effet, quand la haine de I’autre I’emporte et devient collective, cela parait faire lien social, pour le
pire... Prenons I’exemple du racisme — symptdme qui de tout temps menace d’émerger. Le savoir y
est reduit au minimum, mais la jouissance produite collectivement est, de facon obscene, au premier
plan. Ce rejet de la jouissance de 1’autre est une transgression collective qui, percant le vernis social,
se révéle de I’abjection — en tous cas le ressort d’une barbarie possible.

4. Ibid., p. 16.
5. Lacan J., « Télévision », Autres écrits, Paris, Seuil, 2001, p. 517. « Il est certain que se coltiner la misére, comme vous
dites, c'est entrer dans le discours qui la conditionne, ne serait-ce qu'au titre d'y protester ».

Page 2 sur 8



L’abjection — toute civilisation devrait sans arrét apprendre a s’en protéger. Le racisme est certes un
lien social, mais pris dans un discours perverti.

J’ai pris I’exemple de la haine, mais toute autre émotion pourrait avoir cette fonction de rassembler
les identiques. La encore le savoir est réduit, et la génération de plaisir collectif est au premier plan
et exploité par des leaders sans scrupules (les partis extremistes le plus souvent).

*Le HORS LIEN SOCIAL

Vous avez stiirement entendu parler du syndrome d’isolement — une classe pathologique est inventee
pour englober ces individus qui se plaignent d’étre rejetés ou de se sentir seuls, et qui le vivent
douloureusement. Tous ces individus sont-ils, du fait de ce trouble, hors lien social, ou n’est-ce
qu’une plainte qui les maintient dans le discours ? Il faut étre trés circonspect et ne pas se laisser
abuser par ces pseudo classes pathologiques.

Dans I’histoire, il y a eu des périodes ou aucun lien ne pouvait tenir parce que la société méme était
radicalement disqualifiée. Sans lien, c’est-a-dire sans loi et sans 1’appui des savoirs ancestraux, les
populations étaient livrées a elles-mémes.

Je me souviens avoir lu a la fin du livre Les Bienveillantes de Jonathan Littell, une description
effroyable de hordes d’adolescents devenues barbares et guidées par la seule nécessité de survie.
Envers de 1’idéologie nazie, qui d’ailleurs en révele 1’abjection.

En dehors de ces situations de guerre civile, d’anarchie réelle, il faut serrer de prés ce qu’il en est de
personnes en exclusion sociale, et s’appuyer sur la clinique. Prenons I’exemple de sujets
schizophrénes qui rejettent ironiquement tout pouvoir de maitre comme imposture radicale. Ce rejet
les prive de I’appui assuré par les structures du langage pour situer leur existence et établir un lien a
’autre.

En revanche, il faut lutter contre toute idée de classe pathologique. Que ce soit celle des isolés, celle
des toxicomanes ou des clochards — comme classe pathologique, ¢a n’existe pas. A chaque fois, pour
chacun, il est nécessaire de saisir la logique singuli¢re du lien a son corps, au langage et a I’ Autre.

LE DISCOURS

Concernant plus précisément ce Séminaire L 'Envers de la psychanalyse, nous reviendrons tout au
long de I’année sur ce que Lacan avance avec cette notion d’envers. Gardons pour le moment cet
énoncé du début du chapitre : « d’une reprise [...] du projet freudien a I’envers ® ». Reprendre a
I’envers le projet freudien, c’est retrouver sa face cachée, sa vérité.

Commencgons par Freud: pour lui, ’organisation sociale était subsumée par le terme de
« civilisation », Das Unbehagen in der Kultur, ou sous une autre traduction, celui de « culture ». Il
faut entendre culture comme tout ce qui s’oppose a la nature, soit ce qui caractérise la vie humaine
dans son aspect nécessairement collectif. Pour Freud, il y avait fondamentalement « malaise ».
Autrement dit, la civilisation impose a chacun des individus qui la composent de brider ses
satisfactions pulsionnelles. C’est le surmoi, dont chacun hérite au sein de son environnement familial,
qui impose ces contraintes. Mais ces derniéres sont impossibles a respecter a la lettre, ce qui entraine
une culpabilité qui trame la subjectivité humaine. Cette culpabilité camoufle difficilement au sujet
que le bonheur de vivre se paye de pulsions plus obscures, ce que Freud rassemblait sous le terme de
pulsion de mort.

Notons que Freud passe du collectif a 1’individuel qui se retrouvent directement liés. Il en est de
méme pour Lacan, tout son enseignement rend compte de la nécessite de ce lien. Au cours de son
Séminaire x1v, La Logique du fantasme, il profére : « L’inconscient, c’est la politique ». Non pas
qu’il y ait de I’inconscient dans la politique, mais on ne peut connaitre I’inconscient qu’en se repérant
sur ce qui est connu depuis 1’aube de I’humanité : le politique. Autrement dit, il y a homologie entre
le social et I’individu, homologie de structure. Ce terme de structure reste essentiel dans ce Séminaire

6. Lacan J., Le Séminaire, livre XVil, L’Envers de la psychanalyse, op. cit., p. 10-11.
Page 3 sur 8



et notons qu’il apparait des les premiéres pages : « Ce qu’il en est du discours, comme une structure
nécessaire ’ ».

LES QUATRE TERMES

Lacan va établir cette structure a partir de quatre éléments, quatre petites lettres qui forment le
squelette de ce qu’il va formaliser sous la forme des discours. Notons que c’est le discours qui fonde
le lien social (et non I’inverse), le discours est le berceau du lien social.

Ce sont quatre termes avec lesquels Lacan structure un discours, mais aussi la subjectivité humaine.
Ces quatre termes sont bien connus de ceux qui suivent son enseignement. Reprenons-les — pour
ceux qui n’ont pas cette familiarité et parce que le poids de ces termes, polis par le temps, a changé
(ils sont apparus dés le Séminaire 11, soit quinze ans avant ce Séminaire).

Nous avons successivement le signifiant-maitre (S1), le savoir de I’ Autre (S2), I’objet a et le sujet ($).
Ces quatre termes sont détaillés dans la partie trois du chapitre I, pages 17 et 18.

1) S

C’est I’ Autre, 1’ Autre de la société, I’ Autre de la civilisation.

C’est tout d’abord I’ensemble des signifiants de la langue commune. Lacan avait utilisé 1’expression
trésor des signifiants, — dans ce chapitre il parle de batterie des signifiants. C’est I’ Autre du langage
avec I’ensemble des signifiants, mais également avec toutes les lois de la grammaire et de la syntaxe,
et I’'usage des significations (par le jeu signifiant, métaphore et métonymie, nous est fournie la trame
de la signification). La structure du langage permettrait de s’entendre sur les significations avec une
certaine routine. Quand on appartient a une méme paroisse, I’on s’entend sur le sens a donner aux
choses.

A la lecture, vous avez pu constater que S est épinglé du terme de savoir : le savoir de I’Autre et
également la jouissance de I’Autre. L’ Autre du langage quitte sa stricte acception linguistique pour
déborder sur le champ du vivant. Lacan se sert de la mauvaise traduction par les post-freudiens
frangais du mot Trieb, la libido freudienne, traduite par « instinct », la pulsion réduite a I’instinct.
C’est une trahison du texte. Lacan prend ce mot d’instinct pour approcher ce qu’il en est du savoir.
L’instinct, dans le champ biologique, est en effet, déja un savoir — savoir comment faire pour que la
vie subsiste. « Notre instinct [...] est [ ’ensemble des forces qui résistent a la mort ® ».

Pour les humains, le savoir de 1’Autre est de cet ordre. « Il y a un rapport primitif du savoir a la
jouissance. ® » Lacan précise auparavant : « Le savoir, c’est ce qui fait que la vie s’arréte a une
certaine limite vers la jouissance ° ».

Ensemble, nous savons comment mettre a distance le délétere, le noyau d’abjection auquel sont
soumis tous les humains. Le délétere de la jouissance, c’est I'intrication du vivant a la poussée
mortelle. Pour mettre a distance cet insupportable, il faut des lois édictées par 1’ Autre du savoir pour
protéger la collectivité.

Ainsi, collectivement, nous avons 1’usage de la bonne distance a tenir vis-a-vis de I’autre, nous savons
comment nous comporter dans une foule ou dans un ascenseur, comment s’approcher d’un partenaire
de I’autre sexe, etc, mais nous savons aussi comment protéger notre santé, parer a I’agressivité et au
crime. Il persiste, certes, une grande part d’approximation, de malentendus et de cafouillages mais
nous connaissons les limites a ne pas franchir quand on recherche des satisfactions. Nous savons de
maniere stable nous défendre contre le réel, contre la jouissance — appelons-la ici mauvaise —
jouissance mauvaise qu’il faut associer a la pulsion de mort freudienne.

7. Ibid., p. 11.
8. Ihid., p. 17.
9. Ibid., p. 18.
10. lbid., p. 17.
Page 4 sur 8



Ce sentier collectivement utilisé, ce chemin-1a, nous le connaissons, c¢’est le savoir ancestral. C’est
un savoir accumulé au fil du temps qui précede le sujet individuel. Chaque individu s’y référe,
d’autant qu’il en a hérité, en s’abonnant a cette collectivité. « Il y a un rapport primitif du savoir a la
jouissance * »

L’Autre du signifiant ne va pas sans I’ Autre du savoir. Tout étre humain s’insére dans un discours
qui lui préexiste.

2) Le signifiant-maitre.

C’est un signifiant particulier qui, précise Lacan, émerge, surgit et prend pour la collectivité, une
fonction a part. Nous verrons un peu plus loin comment entendre ce surgissement pour le sujet, mais
aussi pour la collectivité, ce signifiant est celui qui commande, qui contraint a se mettre sous la
banniére de son commandement. Et ce, quel que soit son mode de surgissement qui peut étre réglé
par tout un processus électoral, par exemple, mais aussi par transmission familiale, par distinction
universitaire ou mérite, par 1’histoire ou le pouvoir financier. Avec la quasi-disparition des idéaux, ce
peut étre un slogan ou une parole forte, erratique qui chamboule les équilibres du discours du maitre.

3) L’objet petit a

Le signifiant-maitre fait travailler le savoir —c’est sa fonction —, un travail dont il obtient une
production, un plus que Lacan désigne de la lettre petit a. (effet de jouissance).

C’est le troisiéme terme. La répétition de ce lien de S a Sz n’est pas sans échouer & parfaitement
réussir. Quelque chose (hon symbolique) reste, qui échappe a cette articulation — ce quelque chose
est tout autant un plus qu’une perte — ¢a échoue et en méme temps c’est un plus, une production.
Lacan 1’a déplié lors du Séminaire précédent, c’est un plus-de-jouir — terme qui est homologue a
celui que Marx avait repéré, celui de plus-value. Cela est passé dans nos savoirs collectifs, le maitre
capitaliste obtient de la richesse en faisant travailler la classe ouvriere.

Le petit a est vacuole hors symbolique et résidu de jouissance produite par la répétition, un surplus
de jouissance qui échappe au signifiant mais produit par lui.

Gardons en mémoire la notion de répétition et celle de perte, qui n’ont rien a voir avec la
transgression comme Lacan le précise : « Se faufiler n’est pas transgresser *2 ». Il y a un lien entre le
signifiant et la jouissance (les babillements du nouveau-né nous en avaient donné une indication).

4) Le sujet $
Le quatrieme terme, enfin, ¢’est le sujet barré, $ — le sujet fait partie en tant que tel des quatre termes.

LE SUJET DU (DANS LE) DISCOURS

La formule fameuse que Lacan a de multiples fois justifiée — a savoir que le signifiant représente le
sujet pour un autre signifiant 1 — est présente dés le début de ce Séminaire. Le sujet n’est que
représenté — il est divisé par son aliénation a I’articulation signifiante de S1 et Sy — et il se caractérise
par un manque d’étre, $. Vous trouverez cette formule pages 11 et 13.

Depuis le Séminaire X mais surtout depuis le Séminaire X1, I’opération d’aliénation signifiante

S1— Sz s’accompagne de I’opération de séparation d’avec 1’objet a. Petit a étant tout a la fois une
perte, la cause du sujet et un gain de plaisir appelé plus-de-jouir. Nous retrouvons pour le sujet les
mémes quatre termes que dans le discours: Si, Sz, $ et petit a. S’impose alors facilement la
justification que la structure du sujet est homologue a celle du discours.

11. Ibid., p. 18.

12. Ibid., p. 19.

13. Ibid., p. 13 : « Elle [la formule] dit que c'est & I'instant méme ou le S; intervient dans le champ déja constitué des
autres signifiants en tant qu'ils s'articulent déja entre eux comme tels, qu'a intervenir auprés d'un autre, de systeme, surgit,
ceci, $, qui est ce que nous avons appelé le sujet comme divisé ».

Page 5 sur 8



QU’EST-CE QU’UN SUJET ?

C’est ce qu’il y a de plus singulier dans la personne humaine, la subjectivité révélée par I’expérience
analytique — et ce plus singulier ne va pas sans 1’Autre. Pour se constituer comme sujet, il faut en
passer par le savoir de I’ Autre. Les étres humains arrivent dans un bain de langage, toujours précedé
par I’histoire, soit ce qui rattache ce singulier a la communauté¢ a laquelle il appartient.

Bien concevoir ce singulier est donc essentiel, Lacan s’y emploie depuis le début de son
enseignement. Ce n’est donc pas sans surprise que nous lisons a la page 13 cette phrase : « Tout le
statut en est a reprendre cette année, avec son accent fort 1 ». 1l faut ainsi comprendre que cet enjeu
est non seulement essentiel mais épineux, et que Lacan rejette I’approximation. Le terme méme de
sujet commence a géner Lacan, car il préte trop a confusion. En effet, dans son acception commune
et méme philosophique, il a perdu son origine d'assujettissement qui le caractérisait. C’est devenu un
synonyme d’individu ou de personne.

Avec le nouveau-né, nous avions commenceé subrepticement, a rentrer dans cette subjectivité déja-la.
Ces petits mots, encore approximatifs par rapport a la langue, sont précieux et surgissent comme
signifiants-maitres qui représentent le petit sujet pour le savoir de la communauté qui 1’accueille,
produisant une satisfaction. Ce surgissement du signifiant est d’abord une perte — la perte de la
jouissance qui serait celle d’un état purement naturel, non dénaturé par le langage. Cette perte,
appelons-la castration (en référence a la castration freudienne °). Ce surgissement du signifiant est
aussi une satisfaction et il y a un lien entre signifiant et jouissance. Gardons cela en mémoire car cela
outrepasse le classique signifiant des linguistes.

Cet enfant est pour le moins fils du discours. Il habite le discours depuis bien longtemps, avant méme
sa conception et sa naissance.

LES USAGES (Le rapport du savoir et de la jouissance)

Restons encore sur le sujet : puisque la structure du sujet est homologue a celle du discours, a quoi
correspond Sz quand il s’agit du sujet ? Ce Sz est I’ Autre, le savoir de 1’ Autre.

Ce n’est pas dit comme cela dans cette lecon, mais Lacan finira par cerner 1’ Autre dans le corps : « Le
corps fait le lit de I’ Autre 1® » Le savoir est la jouissance du corps comme Autre. L’usage de cette
jouissance est I’objet d’une routine et non d’une transgression, la est le symptéme. Le symptome est
inscription signifiante qui donne une contrainte a la jouissance qui se faufile dans le corps. Cette
jouissance, seule une expérience analytique peut la cerner en en retrouvant les coordonnées.
Autrement dit, le symptdome est I’investissement libidinal de 1’articulation signifiante dans le corps.
C’est une modalité singuliére d’usage du corps qui se répéte a son insu. Cet usage singulier témoigne
de la perturbation des lois biologiques découvertes par la science. Il y a une relation primitive des
signifiants a la jouissance. Et nous pouvons repérer que la causalité subjective parasite la causalité
scientifique.

Retenons cette phrase, le savoir de [’Autre ¢ est le corps.

Prenons deux exemples chez des sujets névrosés :

Un homme, plus tout jeune, se plaint de paresse (qu’il nomme fainéantise). Il a du mal a faire aboutir
ses projets. Une scene de sa vie infantile 1’avait sidéré et laissé dépendant de la souffrance maternelle.
Son corps savait comment se brider pour ne jamais €tre soumis a la condamnation de 1’Autre. C’est
devenu une routine, le corps de cet homme, quels que soient les mérites de celui-ci par ailleurs,
marche au ralenti. Il subit une autolimitation dont il tire une satisfaction. Son désir dans la vie est
réduit et il lui faut en permanence tout attendre de la demande de 1’autre sans s’exposer a son désir.
Apreés plusieurs mois d’expérience analytique, il commence a saisir que cette fainéantise, il y est pour
quelque chose, qu’il y puise autant d’entrave que de satisfactions.

14. Ibid.
1s5. lbid., p. 18.
16. Lacan J., « De la psychanalyse dans ses rapports avec la réalité », Autres écrits, op. cit., p. 357.
Page 6 sur 8



Dans le Séminaire vI, Lacan reprend un cas exposé par Ella Sharpe 7.

Il s’agit d’un bon joueur de tennis mais, trés souvent, il n’arrive pas a gagner la partie et échoue sur
les derniéres balles. Son corps retient ses coups quand il faudrait au contraire les lacher sans retenue.
Le symptdme ne se réduit pas a une analyse symbolique, mais mobilise toujours le corps. Il est donc
intéressant d’interroger dans la clinique, quelle satisfaction se faufile et permet au symptome de
s’installer durablement.

De quelle jouissance le corps est-il le savoir ? Le corps en tant qu’il jouit est un savoir.

Il'y aurait encore beaucoup a dire sur ce premier chapitre, mais indiquons simplement 1’importance
du lien qu’il y a entre I’intime et le politique — un lien tres particulier : le sujet est a la fois a I’intérieur
et a I’extérieur. Affirmation que 1’on peut tirer de ’homologie trés spéciale entre la structure du sujet
et celle du discours —homologie qui n’est pas concentricité.

Pour terminer ce premier exposé, présentons les discours qui seront détaillés lors des exposés
suivants.

CONSTRUCTION D’UN DISCOURS

Lacan se propose de produire quatre discours, avec quatre termes.

« Je commence a vous faire admettre, simplement I’avoir situé, que cet appareil a quatre pattes, avec
quatre positions, peut servir & définir quatre discours radicaux 8 ».

Les quatre pattes sont les quatre termes énumérés précédemment, dans un ordre que 1’on ne peut pas
déranger — soit S1, S, petit a et $— et ces quatre termes articulés les uns aux autres forment une
structure que Lacan schématise en disposant quatre places. Cette structure est composée de deux
fractions dont les termes supérieurs sont articulés. Le premier terme sur le quatriéme et le second sur
le troisieme — cet ordre et ces places sont le squelette de la structure — une contrainte qui détermine
un discours. Il suffit de faire tourner ces quatre termes sur ces places, a chaque fois d’un quart de tour,
pour obtenir quatre structures — soit quatre modes de contrainte que Lacan appelle discours.

Dans ce premier chapitre, il ne développe que le premier — le discours du maitre, a savoir quand Sz
est en haut a gauche, en position de commande — soit Sy sur $, et S, sur petit a, Sy et S, étant articulés
I’un a I’autre.

Ce discours du maitre est mis en exergue en raison de son importance dans 1’histoire. Rassemblons
rapidement quelques caractéristiques.

Le signifiant-maitre est dans sa fonction I’essence du discours du maitre. C’est le signifiant qui
commande, 1’agent qui fait travailler pour obtenir un gain. Historiquement, c’est le maitre et I’esclave
— I’esclave qui est détenteur du savoir, du savoir-faire, travaille pour créer des richesses. Mais le
signifiant qui commande camoufle le maitre comme sujet, et il est impossible que ¢a marche
parfaitement. Pour obtenir les raisons de cette impossibilité, il faut interroger la seconde ligne. Nous
y reviendrons.

EVICTION DE L’IMPOSSIBLE

Freud définissait trois impossibles 1° : 1’impossibilité de gouverner, d’éduquer et de psychanalyser.
Lacan a rajouté un quatriéme impossible, celui de se plaindre du maitre (cf. La gréve).

Ce sont quatre impossibles, chacun étant propre a I’un des quatre discours (pas de discours sans
impossible).

17. Cf. Lacan J., Le Séminaire, livre v, Le Désir et son interprétation, Paris, La Martiniére, 2013, p. 186.

18. Lacan J., Le Séminaire, livre XVIl, L ’Envers de la psychanalyse, op. cit., p. 19.

19. Freud S., « Analyse avec fin et analyse sans fin » (1937), Résultats, Idées, Problémes, T.I1, Paris, PUF, 1998, p. 263 :
« Il semble presque, cependant, qu’analyser soit le troisiéme de ces métiers “impossibles”, dans lesquels on peut d’emblée
étre stir d’un succes insuffisant. Les deux autres, connus depuis beaucoup plus longtemps, sont éduquer et gouverner. »

Page 7 sur 8



CONCLUSION

Voici quelques points en attente d’étre développés.

e Le discours est une structure sans parole, c’est-a-dire qu’il peut se passer de parole, comme le
versant d’usage qui se passe le plus souvent de parole. En revanche, la structure du discours donne
la trame de tout énoncé, son statut °. Le discours détermine les conditions de la parole.

e « Le désir de savoir n’a aucun rapport avec le savoir ?* ». Si le symptome est un savoir, le désir de
savoir est son envers.

e Pas de civilisation sans violence et sans crime, ¢’est I’intérét de notre série « agressivité, crime et
lien social » de le sous-entendre. Tout le Séminaire cherche a cerner le noyau « toxique » qui
menace perpétuellement le lien.

e Les quatre termes et les quatre places que Lacan présente dans ce premier chapitre ne sont pas
neutres. Nous y verrons tant les articulations entre les termes, que le « pouvoir des impossibles ».
La psychanalyse est aussi un discours mais a I’envers.

L’interprétation analytique est elle-méme a rebours du sens commun du terme...

Remi Lestien

20. Lacan J., Le Séminaire, livre XVil, L ’Envers de la psychanalyse, op. cit., p. 11.
21. lbid., p. 23.

Page 8 sur 8



