La place de l'analyste, de l'idéal a l'objet

Jean-Louis Gault

Nous allons commenter deux chapitres du Séminaire de Lacan sur
le transfert, intitulés « Glissements de sens de 1’idéal» et
« L’identification par “ein einziger Zug” ». Ces deux chapitres
appartiennent a la derniére partie du Séminaire, que Jacques-Alain
Miller a placée sous le titre « Le grand I et le petit a ». Deux points
sont abordés dans ces legons. Premiérement, celui de la position de
I’analyste dans la direction de la cure. Deuxiémement, la
distinction entre moi idéal et idéal du moi. Au moment ou Lacan
parle, en 1961, la position de I’analyste est située, par les analystes,
comme devant étre celle de I’idéal du moi. Lacan reléve qu’il existe chez les psychanalystes une
confusion entre ce registre de 1’idéal du moi et celui du moi idéal. 11 lui appartient donc d’éclairer la
distinction a faire entre idéal du moi et moi idéal, pour ensuite dire quelle doit étre la place de
I’analyste dans la direction de la cure.

Le tournant des années vingt

Apres deux décennies de pratique analytique, Freud a commencé a se rendre compte que, passées
les premieres années de découvertes, les interprétations si fécondes du début tombaient désormais a
plat. Il est amené a reconsidérer ses conceptualisations initiales, et a partir de ’année 1920 il rédige
une série de textes trés importants, sur 1’au-dela du principe du plaisir, sur la pulsion de mort, sur la
psychologie des foules et sur le moi et le ca.

Lacan souligne que, dans ce contexte de fléchissement des effets de 1’analyse, les analystes, prenant
appui sur les articles de Freud sur le moi et le ¢a, considérent qu’il faut procéder a une révision de la
théorie et de la technique analytiques en mettant en question les premicres ¢laborations freudiennes.
La cure analytique congue jusqu’alors comme un déchiffrement de I’inconscient est une impasse. Il
convient désormais de redonner toute sa place a un moi dont I’importance avait été trop négligée.
La cure analytique doit étre une analyse du moi, et I’analyse reconnue pour ce qu’elle est
véritablement, c’est-a-dire une psychologie du moi. Lacan rejette cette interprétation de la crise des
années vingt, qui tourne le dos a la spécificité de la découverte de 1’inconscient. Voici ce qu’il en
dit : « Mais, observez-le bien, les structures subjectives qui correspondent a cette cristallisation
nouvelle, elles, n’ont pas besoin d’étre nouvelles. » ! Cette cristallisation nouvelle, c’est le fait de
nommer certaines instances psychiques : moi, surmoi, ¢a : « Je parle de ces registres ou degrés
d’aliénation, si je puis dire, que nous pouvons spécifier dans le sujet, et qualifier par exemple sous
les termes de moi, de surmoi, d’idéal du moi. Ce sont comme des ondes stables. Quel que soit ce
qui se passe, ces effets mettent en recul le sujet, 'immunisent, le mithridatisent par rapport a un
certain discours. Ils empéchent de mener le sujet 1a ou nous voulons le mener, c’est a savoir a son
désir. » > Lacan considére que ces références au surmoi ou au ca, et la direction de la cure
analytique centrée sur le moi, recouvrent la dimension propre du sujet, et font obstacle a ce qui est
I’essence de I’entreprise, qui est de mener le sujet a son désir.

Deux exemples cliniques sont avancés par Lacan pour éclairer la différence qu’il fait entre ce que
sont I’idéal du moi et le moi idéal. A la fin de la legon Xx111, Lacan évoque un patient masculin °. Le
moi idéal est représenté par le fils de famille au volant de sa petite voiture de sport. Avec son bolide

"Lacan J., Le Séminaire, livre v, Le T ransfert, texte établi par J.-A. Miller, Paris, Seuil, 2001, p. 395.
% Ibid., p. 395.
3 Cf. ibid., p. 401.



il fait le malin. Il exerce son sens du risque. Cela, c’est le moi idéal, c’est-a-dire I’image que cet
homme donne, se donne a lui-méme et donne de lui-méme. Lacan se demande : « Est-ce tant pour
attraper une gamine ? » Non, ce n’est pas 1’essentiel, dit-il : « Le désir importe peut-&tre ici moins
que la fagon de le satisfaire. » *

Ce n’est pas que cet homme veuille faire la conquéte d’une femme, c’est de savoir par ou il passe
pour la séduire. De savoir qu'un homme veuille faire la conquéte d’une femme, aprés tout, c’est
assez général, ce n’est pas une grande découverte. De dire qu’il fait ¢a pour conquérir une femme,
cela n’explique rien. Ce qui est important, c’est la voie qu’il emprunte, comme moi idéal, pour
assurer cette conquéte. Lacan rapporte ce moi idéal a une identification phallique, imaginaire :
« Pour tout dire, de ce coté-1a, qui est celui ou le moi idéal vient de prendre sa place dans le
fantasme, nous voyons plus facilement qu’ailleurs ce qui régle la hauteur de ton des éléments du
fantasme, et qu’il doit y avoir quelque chose ici, entre les deux termes, qui glisse, pour que ’'un des
deux puisse si facilement s’élider. » >

Entre les deux termes du fantasme ($ ¢ a), quelque chose se glisse et vient élider le second terme.
Le terme qui est ¢élidé, c’est I’objet a, tandis que, poursuit Lacan : « Ce terme qui glisse, nous le
connaissons. Nul besoin ici d’en faire état avec plus de commentaire, c’est le petit phi, le phallus
imaginaire. Et ce dont il s’agit, ¢’est bien de quelque chose qui se met a I’épreuve. » ® Lacan décrit
ici ’impasse du sujet masculin embarrassé par son identification phallique imaginaire.

Qu’est-ce que 1’idéal du moi ? se demande alors Lacan. « L’idéal du moi, qui a le plus étroit rapport
avec le jeu et la fonction du moi idéal, est bel et bien constitué par le fait qu’au départ, s’il a sa
petite voiture de sport, c’est parce qu’il est le fils de famille, qu’il est le fils a papa » '. Cette
position de moi idéal est référée a un idéal du moi familial : une famille fortunée, avec un pere qui
accorde beaucoup d’importance a toutes les valeurs matérielles. Ce sont eux qui lui ont acheté sa
petite voiture de sport. Il habite un quartier huppé, il fréquente des endroits trés chics. Ce moi idéal
se déplace dans ce milieu qui est réglé par 1’idéal du moi familial, la référence par rapport a laquelle
il se situe. Il se fait voir au volant de sa petite voiture de sport parce qu’il se référe a un idéal du moi
ou la voiture de sport a sa place, sinon, il prendrait une moto, ou il se laisserait pousser la barbe trés
longue. S’il avait un autre idéal du moi, il aurait un autre moi idéal.

Lacan prend ensuite I’exemple de Marie-Chantal. Aujourd’hui nous ne savons plus qui est Marie-
Chantal, mais en 1961 tout le monde savait. Marie-Chantal, ce n’est plus le fils a papa, c’est la fille
a papa. Elle est dans une autre position, elle s’inscrit au parti communiste. A I’époque, pour faire
chier le pére, comme dit Lacan, on s’inscrit au parti communiste. On a la carte du parti, moi idéal,
mais en référence au pere. Cela ennuie le pére, qui est un grand industriel, qui craint que le parti
communiste ne mette la main sur son capital. Dans ces années-1a, le parti communiste recueillait
25 % des voix aux élections.

Ce que souligne Lacan, c’est que pour que cette affaire d’idéal du moi fonctionne, il faut introjecter
le signifiant paternel, il faut intérioriser cet idéal du moi. Il faut I’introjecter pour deuxiémement
pouvoir « s’extrojecter ». Si le sujet a a disposition cet instrument symbolique qu’est I’idéal du moi,
il n’est pas completement noyé dans 1’idéal paternel. S’il a I’idéal du moi en main, il peut s’en
servir, pour s’extraire de ’ombre du pere.

Au contraire, quand le sujet n’a pas cet opérateur de I’idéal du moi, nous nous trouvons dans ces cas
ou le sujet est complétement inclus dans le fantasme de I’Autre et donc dans 1’idéal de I’ Autre.
« Mais disons bien que I’une et I’autre, Marie-Chantal et le fils a papa au volant de sa petite voiture,
seraient tout simplement englobés dans le monde organisé par le pére, s’il n’y avait pas justement le
signifiant pere, qui permet, si je puis dire, de s’en extraire pour s’imaginer le faire chier, et méme
pour y arriver. C’est ce que 1’on exprime en disant qu’il ou elle introjecte en 1’occasion 1’image
paternelle. N’est-ce pas aussi dire que c’est I’instrument grice a quoi les deux personnages,

4 Ibid., p. 402.
5 Ibid.
® Ibid.
7 Ibid.



masculin et féminin, peuvent s’extrojecter, eux, de la situation objective ? L’introjection, c’est ¢a,
en somme — s’organiser subjectivement de fagcon a ce que le pére, en effet, sous la forme de 1’idéal
du moi pas si méchant que ¢a, soit un signifiant d’ou la petite personne, male ou femelle, vienne a
se contempler sans trop de désavantage au volant de sa petite voiture, ou brandissant sa carte du
Parti communiste. » * L’introjection de 1’idéal du moi est ce qui permet au sujet une certaine liberté
de manceuvre par rapport a la référence paternelle.

Lacan évoque enfin le cas d’une patiente tres originale, dont il dit qu’elle était une femme mariée,
qu’elle avait de nombreuses liaisons, mais qu’elle prenait la précaution de ne pas voir pousser des
cornes sur le front de son mari : « Disons qu’elle prend plus que des libertés avec les droits, sinon
les devoirs du lien conjugal et que, mon Dieu, quand elle a une liaison, elle sait en pousser les
conséquences jusqu’au point le plus extréme de ce qu’une certaine limite sociale, celle du respect
offert par le front de son mari, lui commande de respecter. » ° I s’agit pour elle de respecter le front
de son mari. Ce qui est surprenant, ce que note Lacan, c’est que cette femme, qui semble prendre
quelques libertés avec le conformisme social, tient & ce que son analyste soit d’un conformisme
moral absolu. Et comme lui, le Dr Lacan, a une vie un petit peu atypique, il précise : « Si j’avais eu
la maladresse d’approuver tel de ses débordements, il aurait fait beau voir ce qui aurait résulté. Bien
plus, ce qu’elle pouvait entrevoir de telle atypie de ma propre structure familiale [...] n’était pas
sans ouvrir pour elle toutes les profondeurs d’un abime vite refermé. [...] elle me signalait a chaque
occasion tout ce dont, me concernant, elle ne voulait rien savoir. » '° Nous savons par exemple que,
quand Lacan a soutenu sa thése, il était accompagné de deux femmes, son épouse et sa maitresse.
«Que veut dire cette exigence de conformisme moral ? [...] Eh bien, a considérer la vraie
dynamique des forces, c’est ici que I’analyste a son petit mot a dire. Les abimes ouverts, on pouvait
en faire comme de ce qu’il en est pour la parfaite conformité des idéaux et de la réalité¢ de 1’analyse.
Mais je crois que la chose qui devait étre maintenue en tous les cas a I’abri de tout théme de
contestation, c’est qu’elle avait les plus jolis seins de la ville. » '

Cette référence est amusante. Elle I’est, mais au-dela, elle touche quelque chose de tres intime, qui
doit étre préservé de toute contestation. Lacan ne nous dit rien de la suite de I’analyse, mais cela n’a
sans doute rien a voir avec les questions de conformisme social ou les régles de la vie conjugale, qui
fonctionnent comme autant d’idéaux. Au-dela des idéaux et du conformisme moral, la référence aux
seins nous indique la fonction de 1’objet petit a, dont la patiente tenait tant a préserver le caractere
précieux.

Idéal du moi et moi idéal

Dans la lecon XX1v, Lacan poursuit son ¢laboration de la distinction entre idéal du moi et moi idéal.
Pour cela il va se servir de son schéma optique, qui est une extension du dispositif du stade du
miroir.

Au stade du miroir, le jeune enfant est face a son image. Son ceil lui offre la perception de I’image
compléete de son propre corps. Mais cette image est étrangere a la réalité de son organisme, plongé
encore dans le morcellement de son immaturation neurologique. Elle ne correspond pas a ce qu’il
est & ce moment-la. Le jeune enfant est capable de reconnaitre son image dans le miroir, entre douze
et dix-huit mois. Il s’amuse devant cette image, il jubile, il a une grande satisfaction, mais lui-méme
est encore dans un état d’incomplétude. La myélinisation du systéme nerveux n’est pas achevée, ses
mouvements sont encore maladroits, la station debout et la marche ne sont pas assurées. L’image
dans le miroir gardera ainsi toujours un caractére étranger a ’intérieur du sujet. C’est avec cette
image qu’il va constituer son moi idéal. Ce schéma est insuffisant, il doit étre complété par
I’intervention de I’ Autre.

¥ Ibid., p. 402.
? Ibid., p. 403.
1 Ibid., p.404.
" Ibid.



Dans la scene du miroir, I’enfant n’est pas seul face a son image. Devant le reflet que lui renvoie le
miroir il est dans les bras de 1’Autre. Que se passe-t-il 2 ce moment-1a ? L’enfant tourne son regard
vers I’ Autre. C’est a ce niveau qu’intervient un élément supplémentaire qui compléte le schéma du
miroir. De 1’enfant placé seul devant le miroir, nous disons qu’il se voit. A vrai dire il ne se voit que
pour autant qu’il se regarde avec les yeux de 1I’Autre. Faute de cet Autre, il serait comme la
montagne qui ne reconnait pas son reflet dans I’eau du lac. L’ Autre est présent dans 1’expérience de
I’enfant qui jubile devant I’image que lui renvoie le miroir. Il n’y a pas simplement son rapport
solipsiste a I’image, il regarde 1’Autre qui regarde son image, et attend de I’Autre un signe, une
parole, un geste, pour voir si cette image, elle plait ou elle ne plait pas. Le point a partir duquel cette
image du moi idéal est regardée, c’est la 1’idéal du moi. Dans le meilleur des cas, I’enfant va
introjecter 1’idéal du moi sous la forme d’un signifiant, et ensuite régler son moi idéal a partir de cet
idéal du moi. L’homme au volant de sa petite voiture de sport brille sur la route, parce qu’il est sous
le regard de 1’Autre. L’ Autre 1’a voulu comme ¢a. C’est ainsi qu’il ’aime, en beau gosse, pilotant
une petite voiture de sport. A I’opposé, nous avons le témoignage clinique de ce qui se passe quand
I’ Autre fait défaut, dans I’expérience de 1’enfant qui ne se reconnait pas devant le miroir.

Le schéma optique proposé par Lacan intégre 1’instance de I’Autre, celle-ci vient compléter le
rapport du sujet avec son image dans le miroir. Dans ce schéma, cette image du moi idéal est placée
sous le regard de 1’ Autre, qui est situé comme idéal du moi. Le schéma est un montage qui associe
un miroir concave a un miroir plan. Ces deux miroirs ont des propriétés optiques différentes. Un
miroir concave donne d’un objet réel une image réelle. Un miroir plan donne d’un objet réel ou
d’une image réelle une image virtuelle.

Le dispositif optique conjugue la fonction de ces deux miroirs. Le miroir concave donne du sujet
une image réelle, celle-ci n’est per¢ue que dans le reflet qu’en fournit le miroir plan. Cette image
virtuelle ne peut étre vue par le sujet qu’a la condition qu’il occupe, dans le montage, une place
définie comme étant celle de 1’idéal du moi. Le miroir plan a la fonction de 1’ Autre, qui renvoie au
sujet une certaine image de lui-méme, qui est celle de son moi idéal. Dans la relation simple du
stade du miroir le sujet est confronté a son image, mais ce qu’il ne sait pas c’est qu’il se regarde
depuis la place de I’ Autre. Cette fonction de I’ Autre est restituée dans le schéma optique.

Le schéma comporte, par rapport au stade du miroir, une seconde variation que Lacan situe au
niveau du sujet. Celui-ci est décomposé selon ses deux constituants : une image, enveloppant I’objet
petit a qui lui donne sa consistance. Ce qui peut s’écrire dans I’algebre lacanienne : i(a) sur a. C’est
ce qui est représenté¢ dans le dispositif par I'image réelle du vase contenant le bouquet réel des
fleurs. Cette image vient se refléter sur le miroir de 1’ Autre, comme la fleur du sujet dans son habit
de lumicre.

Cet idéal du moi, ainsi situé, doit €tre introjecté pour rencontrer son efficace. La question est de
savoir en quoi consiste la dite introjection. Il ne peut s’agir d’'une consommation réelle, méme a
considérer 1’existence du cannibalisme. L’introjection ne peut étre qu’une opération symbolique,
que Lacan range dans le registre de I’identification. Il se référe a I’étude du texte de Freud sur
I’identification pour isoler le mécanisme en cause dans I’intériorisation de 1’idéal du moi.

Freud distingue trois types d’identifications : I’identification au pere, I’identification au symptome
et I’identification hystérique. Il signale qu’au moins pour les deux premicres, I’identification se fait
par 'emprunt d’un unique trait — ein einziger Zug — a la personne a laquelle on s’identifie. Par
exemple, Dora est dite identifiée a son pére sur la base de I’emprunt de la toux qu’elle fait a son
pere. Elle est identifiée a son pére par ce trait. Freud isole ainsi la fonction distinctive d’un trait
signifiant. Le fait, pour Dora, d’emprunter ce trait signifiant au pere, est constitutif de son
identification au peére. C’est sur cette base symbolique que se constitue I’introjection de 1’idéal du
moi. L’identification symbolique de I’idéal du moi paternel se réalise par ’emprunt, fait au pére,
d’un unique trait signifiant.

Lacan restitue ainsi la constitution de 1’idéal du moi : « Voila ce qui donne la réponse a la question —
le regard de 1’ Autre, qui, entre les deux fréres jumeaux ennemis du moi et de I’image du petit autre
spéculaire, peut faire a tout instant basculer la préférence, comment le sujet 1’intériorise-t-il ? Ce
regard de 1’Autre, nous devons le concevoir comme s’intériorisant par un signe. Ca suffit. Ein

4



einziger Zug. 11 n’y a pas besoin de tout un champ d’organisation et d’une introjection massive. Ce
point grand 1 du trait unique, ce signe de 1’assentiment de 1’ Autre, du choix d’amour sur lequel le
sujet peut opérer, est 1a quelque part, et se régle dans la suite du jeu du miroir. Il suffit que le sujet
aille y coincider dans son rapport avec 1’Autre, pour que ce petit signe, cet einziger Zug, soit a sa
disposition. Il y a lieu de distinguer radicalement 1’idéal du moi et le moi idéal. Le premier est une
introjection symbolique, alors que le second est la source d’une projection imaginaire. » '> C’est sur
ces propos que s’interrompt 1’élaboration de Lacan sur la distinction a faire entre idéal du moi et
moi idéal.

L’implication de ’analyste comme objet petit a

Concernant la place de I’analyste, Lacan pose ainsi le probléme : « Comment situer ce que doit étre
la place de I’analyste dans le transfert ? — au double sens ou je vous ai dit la derniere fois qu’il faut
situer cette place — ou [’analysé situe-t-il ’analyste ? —ou 1’analyste doit-il étre pour lui
convenablement répondre ? [...] Il n’y a pas coincidence entre ce qu’est I’analyste pour 1’analysé au
départ de I’analyse, et ce que I’analyse du transfert nous permettra de dévoiler quant a ce qui est
impliqué [...] vraiment » . La position de 1’analyste dans la cure est référée au transfert. De
I’analyse de Lacan on peut extraire une formule simple : 1’analysant met 1’analyste dans une
position d’idéal du moi ; tandis que 1’analyste doit répondre a 1’analysant de la place de 1’objet petit
a. De sorte qu’il s’agit de distinguer idéal du moi et objet petit a. Dans ces deux chapitres Lacan
esquisse une réponse qui va se préciser au cours des Séminaires suivants, pour aboutir a la fin du
Séminaire XI, & une claire solution du probléme. Pour relever convenablement le défi du transfert ou
I’analysant maintient 1’analyste dans la position d’idéal du moi, celui-ci doit nécessairement
occuper la place de I’objet petit a.

Lacan distingue le début de 1’analyse et son développement. Au commencement, 1’analysant situe
I’analyste comme idéal. En fait, d’emblée l’analyste est impliqué comme objet petit a. Son
idéalisation de départ ne fait que recouvrir la réalité de sa position d’objet petit a. C’est ce qui va se
dévoiler au cours de I’analyse. Au fur et a mesure que la fiction de I’analyste comme idéal se
dissout, sa présence d’objet a cause du désir s’affirme avec plus de force. La formule de la position
de départ est I(A) sur petit a: 1’idéalisation de I’analyste masque ce qu’il est vraiment pour
I’analysant. Au cours de I’analyse, le masque de I’idéal tombe pour laisser place a la valeur d’objet
petit a de 1’analyste. Pensons a la relation amoureuse. Dans I’état amoureux, ce qui occupe le
devant de la scéne c’est 1’idéalisation de I’objet aimé, mais le véritable ressort de 1’amour est
ailleurs. Il est dans un objet qui se révélera au fur et a mesure du développement de la relation.
L’idéalisation couvre ce qu’est véritablement I’objet aimé comme objet petit a, cause de I’amour et
du désir. Ceci se produit pareillement au sein de cette singuliere relation amoureuse qui s’établit
avec I’analyste dans I’expérience du transfert. L’analysant découvre alors dans 1’analyse sa maniére
singuliére d’aimer.

L’analyste doit régler sa position sur cette structure ainsi définie de ’amour. Voici ce qu’en dit
Lacan : « N’est-il pas au moins probable, n’est-il pas sensible qu’il doit, lui, se mettre déja au
niveau de ce vraiment, étre vraiment a la place ou il devra arriver au terme de 1’analyse, qui est
justement 1’analyse du transfert ? » '* Au terme de 1’analyse, se dévoilera la position de 1’analyste
comme objet petit a, a savoir d’objet laissé tomber. C’est une maniere de nommer 1’objet petit a :
c’est un objet chu, un objet dont on se sépare. Lacan interprete ainsi I’analyse du transfert. Cela ne
consiste pas, comme le faisaient les postfreudiens, a faire découvrir a I’analysant que 1’analyste
n’est pas son pére, ou qu’il n’est pas sa mére, etc. Tout ceci n’est que psychologie. La véritable
analyse du transfert consiste pour I’analyste, & occuper la position qui convient, ¢’est-a-dire celle de
I’objet a, pour répondre au transfert.

2 Ibid., p. 418.
B Ibid., p. 389.
' Ibid.



Les analystes pris en masse dans le groupe analytique

Lacan s’attarde ' sur un article, issu d’une communication de Ludwig Jekels et Edmund Bergler,
lue & la Société psychanalytique de Vienne en 1933, « Transfert et amour » '°. C’est un travail trés
détaillé que Lacan salue. Quelle est la thése de ces deux auteurs ? Ils considérent que la position que
I’analyste doit occuper pour diriger la cure est celle de 1’idéal du moi.

Lacan situe cette théorie du transfert en relation au mode de fonctionnement du groupe analytique
auquel appartiennent ces analystes postfreudiens. On peut comprend aisément que, s’il y a une
théorie qui consiste a dire que ’analyste doit étre en position d’idéal du moi, et que celle-ci
s’impose comme vérité dans le groupe analytique, les analystes appartenant a ce groupe adoptent
cette théorie. Cela est conforme a ce qui doit se passer. L’adhésion a un groupe comporte que I’on
se conforme a son orientation générale.

Ce que Lacan fait apercevoir, c’est que, dans cette affaire, les analystes sont pris en masse. Quand
I’analyste répond que c’est I’idéal du moi qui doit étre sa position dans la cure analytique, il le fait
d’une maniére massifiée. C’est une réponse collective. Ce faisant 1’analyste s’inclut dans un groupe,
qui est lui-méme orienté par 1’idéal du moi.

La structure de la société analytique, 1’1PA, est celle de la masse. Lacan utilise le schéma de la foule
proposé par Freud, dans son étude « Etat amoureux et hypnose». Différents sujets, pris
collectivement, répondent d’une seule voix. Ils se réglent tous sur un unique objet extérieur, qu’ils
placent en position d’idéal du moi. Un méme objet est mis en position d’idéal du moi et ainsi se
constitue une masse. C’est ce qu’a connu 1’ Allemagne a partir de 1933, avec I’arrivée d’Hitler au
pouvoir. Le parti nazi porté a la téte de I’Etat a visé a faire de 1’ Allemagne une seule masse, orientée
par le Fiihrer. Le ministre de la propagande de 1’époque, Goebbels, s’est attaché a réaliser cet
objectif, en faisant en sorte que chaque foyer allemand ait a sa disposition un poste de radio, pour
pouvoir entendre quotidiennement la voix du chef. Cet objet petit a va &tre mis en position d’idéal
du moi. C’est I’objet vocal, la voix. Dans une véritable hypnose collective, I’ensemble du peuple
allemand va étre captivé, capté par cette voix et entrainé sur les chemins d’une entreprise criminelle
par des ennemis du genre humain.

Lacan considére que la théorie qui situe I’analyste en position d’idéal du moi dans la direction de la
cure répond a la structure massifiée du groupe analytique. Dans 1’1PA, qui fonctionne comme une
foule sur la base d’une conformité a un idéal, chaque analyste s’associe aux autres et regarde avec
eux dans une méme direction qui est celle qu’indique la doctrine en cours. Ce n’est pas la voix dont
il est question ici, ce sont les textes qui circulent et diffusent les idées dominantes. L’idéalisation qui
reégle le fonctionnement du groupe analytique, conduit a une théorie du transfert ou 1’expérience de
la cure est elle-méme congue comme une idéalisation de 1’analyste. La structure du discours
analytique est ainsi pensée sur le modele de celle du groupe analytique, ou régne 1’idéal.

Solitude de I’analyste dans son rapport a la cause analytique

Cette théorie du transfert fondée sur une adhésion de masse des psychanalystes & un mot d’ordre
prescrit par le groupe, n’est pas en elle-méme rédhibitoire, elle est conforme au fonctionnement de
n’importe quel groupe. Mais elle est en contradiction avec ce qui est exigé de 1’analyste dans la
direction de la cure. Dans une cure, ce dont il est question, c’est d’une singularité. Le patient est
singulier. Cette singularit¢ de I’analysant, réclame une position singuliere de 1’analyste. Les
réponses qu’il est conduit a apporter & I’analysant doivent étre singuliéres. L’analyste ne peut
qu’affronter dans la solitude, cette entreprise si singuliére qu’est une analyse. Il ne saurait y

5 Cf. ibid., p. 391 & sq.
1 publi¢ dans Imago, Internationale Zeitschrift fiir psychoanalytische Psychologie, 1934, XX, n° 1. Conférence 4 la
Société psychanalytique de Vienne du § novembre 1933.



répondre au titre d’appartenir a un groupe, dont il répeterait la doxa, dans des formes standards et
ritualisées.

Avec sa référence a I’article de Jekels et Bergler, Lacan explore le probléme de 1’idéal du moi. Il
signale que ce terme apparait chez Freud dans son texte sur le narcissisme. Il rappelle ce qu’il a dit a
Daniel Lagache sur la question de I’idéal du moi, en réponse au rapport que celui-ci avait présenté
sur « Psychanalyse et structure de personnalité », lors d’un colloque. C’est dans I’écrit de sa
« Remarque sur le rapport de Daniel Lagache » que ’on trouve le schéma optique '’ qui est repris
ici, ou Lacan situe les rapports respectifs de 1’idéal du moi et du moi idéal. Il considére que mettre
I’analyste en position d’idéal du moi est une résistance. Il est nécessaire que I’analyste s’extraie de
cette relation. S’il ne le fait pas, I’analyse s’éternise, ne progresse pas et ne peut pas atteindre son
terme. Ce qui n’a jamais été dit jusqu’ici, signa-t-il, c’est ce que devient I’analyste a la fin de
I’analyse, a savoir qu’il est laiss¢ tomber. Ce destin de 1’analyste, comme objet chu a la fin de la
cure, n’a pas trouvé grace aux yeux des analystes. Leur résistance, face a cette issue les condamnant
a étre le déchet de I’expérience, les a conduits a maintenir 1’idée que la position juste de 1’analyste
¢tait d’incarner un idéal.

Lacan récuse la réponse massifiée des analystes. Celle-ci indique que les analystes mutualisent leur
angoisse face a I’horreur que leur inspire 1’acte analytique. Ils partagent la difficulté, ils se serrent
les coudes et se reglent tous sur le méme cap. Ils ne répondent pas vraiment a ce qui leur est
demandgé, ils se protégent en partageant le risque. C’est un tel partage du risque que réalise une
mutuelle. Lacan dénonce dans le mouvement analytique cette mutualisation de ’acte analytique,
jusqu’a définir I’IPA comme une SAMCDA, c’est-a-dire une Société d’Assistance Mutuelle Contre le
Discours Analytique. La mutualisation protége d’avoir a affronter seul une position singuli¢re, en
s’associant a d’autres, en répondant comme les autres, d’une seule voix.

Lacan stigmatise ce refus de I’analyste face a son acte et met en avant le vrai probléme que celui-ci
doit affronter. « L’analyste, en tant qu’il est ’analyste, lui tout seul, et maitre a bord, est mis face a
face a son action. Il s’agit pour lui de ’approfondissement, 1’exorcisme, 1’extraction de soi-méme,
indispensable pour qu’il ait une juste aperception de son rapport, a lui, propre, avec la fonction de
I’idéal du moi, en tant que pour lui, comme analyste, et par conséquent d’une fagon particulieérement
nécessaire, cette fonction est soutenue a I’intérieur de ce que j’ai appelé la masse analytique. » '

Il faut que I’analyste ait découvert, dans I’analyse, la fonction de I’idéal du moi pour lui, et ce que
cet idéal du moi recouvrait, c’est-a-dire ce qu’il est lui-méme comme objet petit @ pour 1’Autre,
pour occuper la place a laquelle il prétend dans la conduite de la cure. « S’il ne le fait pas, ce qui se
produit est ce qui s’est effectivement produit, a savoir un glissement de sens, qui ne peut d’aucune
facon étre congu a ce niveau comme a demi extérieur au sujet et, pour tout dire, comme une erreur.
Ce glissement, au contraire, I’implique profondément, subjectivement. » ' Lacan implique un
glissement de sens de I’idéal du moi au moi idéal. Il réfere ce glissement de sens a la position en
masse de I’analyste.

Le point important est la nécessité pour ’analyste d’assumer la solitude de son acte, a I’opposé de
d’une réponse en masse. A la réponse collective fournie par 1’1PA, Lacan oppose la solitude de
I’analyste dans son rapport a la cause analytique. Ceci le conduit a affronter I’impasse du groupe
analytique en créant une école de psychanalyse qui fasse droit a la singularité de 1’acte analytique.
Voici comment il s’exprime lorsqu’il fonde son Ecole en 1964 : « Je fonde — aussi seul que je I’ai
toujours été dans ma relation a la cause psychanalytique — 1’Ecole frangaise de psychanalyse »*°. Ce
qu’a voulu Lacan, avec la création de I’Ecole freudienne de Paris, ¢’est une institution dans laquelle
chaque analyste est renvoy¢ a la solitude de son rapport a la cause analytique.

C’est ce que J.-A. Miller a appelé I’Ecole comme sujet.

"7 Cf. Lacan J., « Remarque sur le rapport de Daniel Lagache : “Psychanalyse et structure de la personnalité” », Ecrits,
Paris, Seuil, 1966, p. 674.

¥ Lacan J., Le Séminaire, livre VIII, Le Transfert, op. cit., p. 393.

" Ibid.

2 LacanJ ., « Acte de fondation », Autres écrits, Paris, Seuil, 2001, p. 229.



